


ÍNDICE

02

Implosión estatal 

03

04
05
06
07

Diáspora venezolana 

Participación política de los pueblos
indígenas, Bolivia y Oaxaca 

En contexto 

Desafíos  

Riqueza efimera 

3

Panoramas

Prolegómenos 

01
Venezuela hoy 

Carta del director 



CARTA DEL DIRECTOR
Un nuevo semestre, una nueva experiencia para los estudiantes
universitarios, con bríos renovados acudimos a las aulas a buscar
el conocimiento, a despejar incógnitas que nos permitan avanzar
en nuestra formación, ellos como alumnos, y los docentes como
acompañamiento en esa emocionante aventura que es acercarse
al conocimiento de las realidades que perviven en este mundo
contemporáneo. 

Los meses han pasado y estamos ya en los albores del final del
semestre, diferentes esfuerzos se concretaron en él; cada materia
marca un reto en sí misma. Hoy, me complace dar nuevamente la
bienvenida a nuestros lectores a este esfuerzo editorial digital
desarrollado por los alumnos del Cuarto semestre de la
Licenciatura en Relaciones Internacionales y en Ciencias Políticas,
quienes con entusiasmo y mucha disposición han incursionado en
esta ocasión en temas como la actualidad de Venezuela y, por
otra parte, la participación política de los pueblos indígenas en
América Latina.
Un abordaje distinto de cada uno de los alumnos de Relaciones
Internacionales; en el caso de Venezuela, recorriendo las causas
que dieron origen a lo que hoy es ese país hermano, las diferentes
etapas por las que ha debido pasar y las consecuencias, muchas
veces dolorosas para sus habitantes.

2



Respecto a la segunda parte, no por ello menos importante, los
alumnos de Ciencias Políticas nos traen la realidad de la
participación política de pueblos indígenas de Bolivia y de Oaxaca,
ambos con una fuerte presencia de grupos étnicos y con luchas
históricas por ser visibles en muchos ámbitos de la vida, en
especial en el de la participación política.
Agradezco a nuestros lectores que nos lean y nos compartan en
esta Segunda Edición de la Revista Iris, así como también que se
sumen a la conversación abierta permanentemente,sobre temas
como éstos que brindan a los alumnos la posibilidad de reforzar su
pensamiento crítico, su actitud colaborativa grupal, sus
capacidades de expresión escrita, en suma, su formación
profesional.
 
Felicitaciones a cada uno de mis alumnos, y a nuestros lectores, un
afectuoso saludo.
 

Lic. Bricia Yolanda Aragón Valdivia
Docente Titular de la materia Teoría de las Relaciones

Internacionales
 

 
Oaxaca de Juárez, Oaxaca, Julio de 2025

2



Hoy‌ ‌Hoy‌ ‌
VVEENNEEZZUUEELLAA



IMPLOSIÓN
ESTATAL 01

Venezuela fue alguna vez vista
como una de las democracias
más estables y prósperas de
América Latina sin embargo, a lo
largo de las últimas décadas, el
país ha atravesado una serie de
crisis políticas, económicas y
sociales que lo han llevado a una
situación de emergencia
humanitaria y colapso
institucional. Aunque los
problemas actuales suelen
asociarse con los gobiernos de
Hugo Chávez y Nicolás Maduro,
la historia de las crisis
venezolanas tiene antecedentes
más lejanos aún que fue
admirada por su riqueza natural
y su liderazgo regional, hoy es un
país asociado a la hiperinflación,
el colapso institucional, la
migración forzada y la
polarización política.

A lo largo de su historia Venezuela ha
atravesado distintas etapas de
transformación que, lejos de
establecer su estabilidad, la han
llevado al borde del colapso. La
historia de este país ha sido
atravesada por una cadena de crisis
que han transformado por completo
su realidad No se basa en enfocarnos
en recursos como el petróleo, ni en los
discursos de sus líderes, sino en cómo
esas crisis, entrelazadas a lo largo del
tiempo, han construido una historia
dolorosa que hoy se percibe en cada
ciudadano que huye, en cada hogar
sin servicios básicos, y en cada
institución.Venezuela ha pasado de ser
una democracia estable a convertirse
en un país con millones de migrantes,
múltiples sanciones internacionales y
una constante emergencia esta
transformación no ocurrió de un día
para otro fue el resultado de
decisiones políticas, abusos de poder,
corrupción e impunidad que hoy
tienen un impacto internacional.
 4

“VENEZUELA, BÚSQUEDA DE LA VERDAD A TRAVÉS DE LAS CRISIS”
BETZAIDA AMITAI GARCÍA RÍOS



03

Empezando desde el del derrocamiento del dictador Marcos Pérez
Jiménez en 1958, Venezuela dio inicio a una etapa democrática
complicada. Durante casi cuatro décadas, el país fue considerado
un modelo de estabilidad política en una región marcada por
dictaduras y golpes de Estado. Sin embargo, el modelo bipartidista
comenzó a desgastarse en los años 80 y 90 cuando la corrupción,
el endeudamiento externo, el aumento de la pobreza y las
políticas impuestas por organismos internacionales provocaron el
descontento de la población. El Caracazo de 1989, una protesta
masiva contra el alza de precios y medidas económicas
impopulares fue un punto de quiebre donde decenas de personas
murieron y se hizo evidente que la estabilidad era frágil en este
contexto surgió la figura de Hugo Chávez, quien intentó un golpe
de Estado en 1992 y luego fue elegido presidente en 1998 con una
narrativa de refundación nacional.

Chávez impulsó un nuevo modelo político conocido como
Revolución Bolivariana con una nueva Constitución en
1999, una fuerte concentración del poder y una política
exterior basada en la confrontación con Estados Unidos y
la alianza con gobiernos afines. A su muerte en 2013,
Nicolás Maduro asumió el poder en medio de una
creciente polarización y una economía en caída desde ese
momento el país ha entrado en una de las etapas más
críticas de su historia.
 

5



6

Al mismo tiempo economía
venezolana se desmoronaba el
control de precios, el control
cambiario, la expropiación de
empresas privadas y la
dependencia casi total del Estado
sobre las importaciones
provocaron una escasez
generalizada de alimentos y
medicinas. La inflación creció de
manera incontrolable, al punto
que en 2018 el Fondo Monetario
Internacional proyectó una
inflación anual de 10 millones por
ciento (FMI, 2018).

La toma de malas decisiones
económicas y políticas
desencadenó una crisis de
múltiples dimensiones que se
intensificó con el paso del tiempo
el poder se fue centralizando
primero bajo el liderazgo
carismático de Chávez y después
mediante la represión con
Maduro.Este debilitamiento
institucional no solo afectó la
democracia, sino que generó un
ambiente de impunidad
generalizada, donde las reglas se
adaptaban a la conveniencia del
régimen

El bolívar perdió completamente su valor y el salario
mínimo se volvió más bajo mientras que las élites
políticas conservaban sus privilegios la mayoría de los
venezolanos debía sobrevivir con remesas o con
empleos informales.



El aislamiento internacional del régimen venezolano se intensificó
tras las elecciones presidenciales de 2018, consideradas ilegítimas
por numerosos países y organismos. La autoproclamación de Juan
Guaidó como presidente interino en 2019 reconocida por más de 50
países, profundizó la división geopolítica. Mientras Estados Unidos,
Canadá y varios gobiernos europeos apoyaban a Guaidó, potencias
como Rusia, China e Irán respaldaban a Maduro, mostrando que la
crisis venezolana ya no era solo un conflicto interno, sino un tablero
de intereses globales. Como señala Levitsky (2020), “la democracia
venezolana murió lentamente, empujada por un sistema híbrido que
combinó elecciones con represión, instituciones con lealtades
personales”. 

7

Las consecuencias sociales de este colapso económico se
empezaron a notar a través de la pobreza extrema dando como
resultado que los hospitales se quedaron sin insumos ni personal, y
muchas enfermedades erradicadas, como la malaria y la
tuberculosis, reaparecieron. La inseguridad alimentaria afectó
incluso a los sectores medios, mientras que las fallas eléctricas y
de agua potable se volvieron parte de la rutina diaria. Esta
situación llevó a millones de personas a abandonar el país en
busca de mejores condiciones de vida. Según ACNUR (2023), más
de 7.7 millones de venezolanos han migrado, creando la mayor
crisis migratoria de América Latina en tiempos recientes. Esto
generó tensiones en países receptores como Colombia, Perú o
Ecuador.



Hoy, la situación en Venezuela sigue siendo crítica. Aunque algunas
medidas económicas recientes han frenado la hiperinflación, las
condiciones estructurales del país no han cambiado ya que el sistema de
justicia no es eficiente y, los derechos humanos continúan siendo violados
y población sigue migrando fueron varios errores y abusos que dejó a
Venezuela sumida en una emergencia y crisis constante.

La historia de Venezuela es contada a través de su presidentes y crisis,
revela cómo un país con enormes recursos y potencial democrático
puede llegar al colapso institucional y económico la combinación de
dependencia petrolera, concentración del poder, polarización política y
debilitamiento institucional ha tenido efectos devastadores tanto a nivel
interno como en el ámbito internacional Venezuela representa un desafío
para toda la región y un recordatorio de cómo las decisiones políticas,
cuando se desconectan de la realidad social e institucional, pueden
desencadenar una crisis que trasciende, su historia no solo es necesaria
para entender la actualidad , sino también para evitar que se repita la
historia. Lo que comenzó como una ruptura política en los años noventa,
desembocó en una cadena de colapsos: institucional, económico, social y
migratorio, la situación venezolana no es solo un problema interno sino
un asunto que involucra a la región y al mundo entero. La
comunidadinternacional, las políticas de acogida migratoria y la presión
sobre el respeto a los derechos humanos han hecho del país un punto de
referencia obligado para la comunidad internacional. Como dice Human
Rights Watch (2022), “la crisis venezolana no es una emergencia puntual,
sino una catástrofe sostenida que requiere respuestas regionales e
internacionales coordinadas”. El destino de Venezuela no está escritopero
su historia debe servir como advertencia y aprendizaje para el resto de
los países a nivel internacional.

8



Durante gran parte del siglo XX. Venezuela experimentó un gran
crecimiento económico esto gracias a una economía impulsada por la
renta petrolera. Esto permitió una mejor calidad de vida, un crecimiento
en la clase media y diversos servicios públicos a la cual tenian acceso. Sin
embargo, esta dependencia del petróleo hizo que el país fuera más
vulnerable a la volatilidad de los precios internacionales (ACNUR, s.f.),
Durante ese periodo de bonanza, el Estado venezolano asumió un papel
central como proveedor de bienestar, financiando programas sociales,
grandes obras de infraestructura y subsidios que en muchos casos
permitieron mejorar los niveles de vida de amplios sectores de la
población, la sociedad venezolana vivió un auge en el consumo, acceso
masivo a la educación y a la salud pública, lo que fomentó un sentido de
modernidad y progreso. No obstante, esta prosperidad estaba sostenida
en una estructura económica desequilibrada, dependiente de un solo
recurso: el petróleo. El modelo rentista comenzó a mostrar sus
debilidades cuando los precios del crudo descendieron, afectando
directamente los ingresos fiscales y, con ello, la capacidad del Estado de
sostener el aparato social que habia construido (eAcnur, 2024)

“CRISIS VENEZOLANA: IMPACTO EN LA VIDA DE LA POBLACIÓN”
CHARLIE VALENTÍN LÓPEZ DIEGO 

9



En los años 80 y 90 existió una caída en los precios y junto con
una crisis de deuda externa, se dió un deterioro en la calidad de
vida de la población en 1989 con el descontento social que se
manifestó en protestas como el Caracazo que dio en evidencia la
desigualdad y la frustración de la población frente políticas
económicas impopulares Con la llegada de Hugo Chávez al poder
en 1998 se implementaron programas conocidos como "misiones",
estos con el objetivo de reducir la pobreza y mejorar la calidad de
vida de los sectores más vulnerables y aunque estas políticas
inicialmente ayudaron a reducir la desigualdad, su financiamiento
dependía exclusivamente de la renta petrolera, durante los
primeros años del chavismo, el incremento de los precios
internacionales del petróleo permitió una expansión significativa
del gasto público. Las misiones sociales incluyeron programas de
salud comunitaria (como Barrio Adentro). planes de alfabetización
(como Misión Robinson), distribución de alimentos subsidiados y
otras iniciativas que, en el corto plazo, elevaron los indicadores
sociales. Sin embargo la gestión de estos recursos no siempre fue
eficiente ni transparente. Además, el gobierno desincentivo la
producción nacional mediante expropiaciones y controles de
precios, lo cual debito el aparato productivo del país (Noticias,
ONU, 2021)

10



migrar en busca de mejores
condiciones de vida cuando los precio
del crudo cayeron en 2014, el modelo
económico colapso y el nivel de vida de
los venezolanos decayó drásticamente,
al día de hoy uno de los aspectos más
críticos de la crisis venezolana ha sido la
destrucción del sistema de servicios
básicos, como lo son: la falta de acceso
de agua potable, la electricidad, la salud
y educación ha convertido la vida
cotidiana un reto.
Por otra parte el sistema de salud por
ejemplo, se encuentra en condiciones
criticas; La escasez de medicinas y la
migración de profesionales en la salud
han reducido la capacidad de atención
médica en el país a si también la
educación también ha sido fuertemente
golpeada porque la falta de inversión
en infraestructura, la escasez de
materiales escolares y la desorción de
docentes han debilitado el sistema
educativo y esto leva a que muchos
niños y jóvenes abandonan sus
estudios, ya sea por la necesidad de
trabajar o por la migración de sus
familias (Broner, 2023, Respuesta
humanitaria de UNICEF en Venezuela,
s.f)

11

En el año 2013, con la llegada a la presidencia de Nicolás Maduro, se
vio un incremento en la crisis económica, lo que llevó a una
hiperinflación que a su vez generó diversos factores que afectaron
gravemente la calidad de vida de la población enfrentando
problemas como es la escasez de alimentos y medicinas y por
supuesto el deterioro de los servicios lo que llevó a millones de
venezolanos a



12

La emergencia humanitaria compleja que
atraviesa Venezuela ha generado
transformaciones sociales profundas y
duraderas. Uno de los aspectos más
notorios ha sido el deterioro del tejido
comunitario, en muchas zonas urbanas y
rurales, los lazos de confianza entre
vecinos se han debilitado, producto de la
escasez, la inseguridad, la desinformación
y el miedo. El individualismo forzado por la
crisis ha desplazado prácticas tradicionales
en solidaridad local, dando paso a redes
informales marcadas por la necesidad
urgente, como los "bachaqueos" (reventa
de productos escasos), los mercados
paralelos y los trueques (Broner, 2023),
Además, el impacto en la salud mental de
la población ha sido devastador; El estrés
constante por la supervivencia, la
incertidumbre diaria, la separación familiar
y la sensación de desesperanza
generalizada han incrementado los casos
de ansiedad, depresión o incluso suicidio,
especialmente entre jovenes y personas
mayores, sin acceso suficiente a atención
psicológica, ni a programas comunitarios
de apoyo emocional, muchas personas
enfrentan estos desafíos en soledad, lo que
profundiza la descomposición del
entramado social.



13

Por otro lado, las mujeres han asumido un rol clave dentro del contexto
de crisis, en numerosos hogares, son ellas quienes lideran la búsqueda de
alimentos, medicinas y cuidados para los hijos y personas dependientes.
Esto ha incrementado su carga física y emocional, pero también ha
visibilizado su capacidad de organización y liderazgo comunitario, en
barrios populares, muchas redes de mujeres se han convertido en pilares
de contención y resistencia, articulando desde comedores solidarios
hasta centros de educación alternativa. La infancia y la juventud también
han sido gravemente afectadas, miles de niños presentan signos de
desnutrición crónica, retrasos en el desarrollo físico y dificultades de
aprendizaje, muchos adolescentes han abandonado la escuela para
insertarse en trabajos informales, exponiéndose a dinámicas de
explotación laboral o violencia. Otros, al no ver futuro en su país, sueñan
con emigrar, aun sin tener claro cómo ni a dónde (Respuesta
humanitaria de UNICE en Venezuela, s.f)



La migración venezolana, por su parte, ha redefinido el concepto de
familia. Existen hogares transnacionales donde la crianza se realiza a
distancia, mediante llamadas o remesas. Si bien estas contribuyen a
sostener a quienes permanecen en el país, también generan tensiones
emocionales y desafíos en la construcción de identidad de los niños y
adolescentes que crecen sin la presencia física de sus padres (ACNUR,
s.f.). Finalmente, es importante resaltar que, a pesar del panorama
crítico, existen espacios de resistencia social, creatividad comunitaria y
organización civil que buscan reconstruir las bases de la vida colectiva.
ONGs, movimientos vecinales, iniciativas estudiantiles y eclesiales, entre
otros, han mantenido viva la esperanza y el compromiso con el país.
Estas expresiones, aunque muchas veces invisibles, son fundamentales
para pensar en una futura reconstrucción nacional con justicia
social,equidad y participación ciudadana.

14



“FUERZAS ARMADAS Y ESTABILIDAD POLÍTICA”
MARTHA LÓPEZ GARCÍA.

Venezuela, un país con mucha historia y lleno de recursos
naturales, ha vivido tiempos políticos bien movidos y
complicados desde 1999. En estos años, han pasado cosas
importantes en cómo se organiza el gobierno, ha habido
problemas sociales y, algo muy importante, los militares han
tenido un papel principal en mantener o cambiar la estabilidad
política del país. Este artículo quiere contar de forma sencilla lo
que ha pasado en este tiempo, enfocándose en cómo los
militares han influido en lo que ha vivido el país.

El año 1999 fue un año clave en la historia de Venezuela cuando
Hugo Chávez Frías llegó a la presidencia. Él era un militar que
antes, en 1992 había intentado un golpe de estado que no
funcionó en 1992. Chávez llegó al poder prometiendo un gran
cambio, una "Revolución Bolivariana", y quería rehacer el país
desde cero. Su gobierno hizo una nueva Constitución, que la
gente aprobó votando, y esta Constitución le dio más poder al
presidente y le dio al gobierno un papel más grande en la
economía y en la vida de la gente.

15



Desde el principio, los militares fueron
importantes para lo que Chávez quería hacer.
Muchos militares que estaban trabajando y
otros que ya se habían retirado consiguieron
puestos importantes en el gobierno y en las
empresas del Estado. Chávez trató de que los
militares le fueran muy leales a su proyecto
político, dándoles ascensos y recursos. La
relación entre el gobierno y los jefes militares se
hizo muy cercana, y esto hizo que mucha gente
se preguntara si los militares se estaban
metiendo demasiado en la política.
A medida que el gobierno de Chávez seguía
adelante, se hicieron muchos programas
sociales para ayudar a la gente, conocidos
como "misiones bolivarianas". En muchos de
estos programas, los militares participaron
intensamente, ayudando a llevarlos a cabo. Esto
hizo que los militares estuvieran más presentes
en la vida diaria de los venezolanos, aunque no
solo defendiendo el país.

Cuando Hugo Chávez murió en 2013, Nicolás
Maduro, a quien Chávez había elegido como su
sucesor, se convirtió en presidente. Maduro
siguió con las ideas de Chávez y mantuvo una
relación muy cercana con los militares. Sin
embargo, su gobierno tuvo que enfrentar una
crisis económica, social y política cada vez más
grande, con precios que subían rapidísimo, falta
de cosas básicas y muchos problemas sociales.

En medio de esta crisis, el papel de los militares
se volvió aún más importante para que el
gobierno se mantuviera estable. A pesar de que
mucha gente no estaba contenta y la oposición
pedía que Maduro se fuera, los jefes militares se
mantuvieron leales al gobierno. Esta lealtad fue
clave para que el gobierno pudiera seguir en el
poder a pesar de las protestas y la presión de
otros países. 16



Hubo algunos militares que no estuvieron de acuerdo con el gobierno y lo
dijeron. Sin embargo, estos movimientos no lograron cambiar mucho las cosas.
Los altos mandos militares han dicho una y otra vez que apoyan a Maduro, y
mucha gente piensa que esto es lo que ha ayudado a que su gobierno siga en
pie. La situación política en Venezuela se ha vuelto cada vez más dividida, con
una gran pelea entre el gobierno y la oposición. Los militares se han visto
metidos en esta división, y la oposición los acusa de estar del lado del gobierno
y de ayudar a reprimir las protestas. El gobierno, por su parte, dice que los
militares son los que mantienen la paz y la estabilidad del país frente a los que
quieren causar problemas dentro y fuera de Venezuela.

Desde 1999 hasta ahora, los militares han tenido un papel muy importante en la
política de Venezuela. Con el gobierno de Hugo Chávez, se hizo muy fuerte la
relación entre el gobierno y los militares, con militares en puestos importantes y
ayudando en programas para la gente. Esto ha seguido así con el gobierno de
Nicolás Maduro, donde la lealtad de los jefes militares ha sido muy importante
para que el gobierno pueda seguir en el poder en medio de una gran crisis.
El rol de los militares en Venezuela continúa siendo un tema de gran inquietud
y debate, tanto a nivel nacional como internacional. Su influencia en la
estabilidad política es significativa, y sus acciones futuras tendrán un impacto
crucial en el devenir del país. Por esta razón, comprender la evolución de esta
relación entre el gobierno y las fuerzas armadas resultan fundamental para
analizar la situación actual de Venezuela.

17



“VENEZUELA, SU PROPIO VERDUGO”
 RODRIGO CASTELLANOS PÉREZ

18



La crisis de Venezuela no ha sido
consecuencia de una serie de guerras,
desastres naturales u otros factores
externos. En realidad, el país se ha
convertido en su propio verdugo,
perpetuando crisis que persisten hasta
la actualidad, especialmente desde
1998, con la llegada de Hugo Chávez al
poder, hasta hoy, bajo promesas
incumplidas de una nación exitosa a
nivel internacional.

Para comprender el origen de la crisis,
es necesario remontarse a 1992,
cuando Hugo Chávez, a través del
ejército venezolano, lideró un fallido
golpe de Estado contra el entonces
presidente Carlos Andrés Pérez. A
pesar de su fracaso, este hecho le
otorgó notoriedad, convirtiéndose en
una figura pública de resistencia en
Venezuela. En 1998, Chávez ganó las
elecciones presidenciales con la
promesa de erradicar la pobreza y la
corrupción, liderando lo que denominó
la “revolución bolivariana”.

19



El inicio de la decadencia del país se ubica en el periodo de gobierno de
Chávez, desde 1999 hasta 2013, durante el cual implementó políticas
socialistas conocidas como la “Revolución Bolivariana” y el “Socialismo del
siglo XXI”. Modificó la Constitución de 1961, lo que llevó a la promulgación de
una nueva Carta Magna. Este proceso instauró un gobierno de corte
personalista y vertical, que propició la volatilidad de la economía
venezolana, dependiente de los precios del petróleo, incumplió la promesa
de reducir la pobreza y condujo a un PIB en descenso. Tras anunciar que
padecía cáncer y recibir tratamiento en Cuba, la salud de Chávez se
deterioró, falleciendo el 5 de marzo de 2013 en Caracas.
La historia reciente de Venezuela evidencia cómo la interacción entre
factores externos (como los precios internacionales del petróleo y las
relaciones geopolíticas) y decisiones internas (política económica y
transformaciones institucionales) ha determinado el rumbo del país. Esta
complejidad difícilmente puede ser explicada por un solo marco teórico,
como la teoría de la dependencia.

Nicolás Maduro, designado por Chávez como su sucesor, ganó las
elecciones presidenciales de abril de 2013 por un estrecho margen (50%
frente al 49,12% de Henrique Capriles), en medio de denuncias de fraude por
parte de la oposición. Maduro heredó una situación económica compleja:
inflación creciente (56,2% en 2013), escasez de productos básicos y reservas
internacionales en descenso.
Esta etapa estuvo marcada por protestas antigubernamentales en 2014 (“La
Salida”), que dejaron 43 muertos y la detención de líderes opositores como
Leopoldo López. En las elecciones parlamentarias de diciembre de 2015, la
oposición (coalición MUD) logró una victoria histórica, obteniendo la mayoría
calificada (112 de 167 diputados) y poniendo fin a 16 años de control
oficialista del poder legislativo.

20



Políticamente, Maduro consolidó su poder
mediante estrategias controvertidas. En
2017, el Tribunal Supremo de Justicia
asumió las funciones de la Asamblea
Nacional; ese mismo año se convocó a una
Asamblea Nacional Constituyente, no
reconocida por la oposición ni por gran
parte de la comunidad internacional.
Maduro fue reelegido en 2018 en unos
comicios cuestionados por irregularidades
y boicoteados por los principales partidos
opositores.

Desde la era de Hugo Chávez, Venezuela
profundizó su dependencia del petróleo,
que pasó de representar el 70% al 98%
de las exportaciones entre 1998 y 2013.
Esta dependencia se agravó por
políticas que desincentivaron el
desarrollo de otros sectores económicos,
como los controles cambiarios y las
nacionalizaciones, lo que provocó el
colapso de industrias no relacionadas
con los recursos naturales.

21



Durante los años de bonanza petrolera (2006-2012), el gobierno utilizó los ingresos
para financiar programas sociales y políticas populistas, generando una ilusión de
estabilidad económica. Sin embargo, con la caída de los precios del petróleo en
años posteriores, la falta de diversificación económica dejó al país vulnerable, lo
que derivó en hiperinflación, escasez de bienes básicos y una crisis humanitaria.

El liderazgo político en Venezuela, especialmente bajo los gobiernos de Hugo
Chávez y Nicolás Maduro, se ha caracterizado por un enfoque personalista y
centralizador, donde el poder se concentra en el Ejecutivo. Chávez utilizó su
influencia para modificar la Constitución en 1999, ampliando sus atribuciones
presidenciales y debilitando instituciones democráticas como el sistema judicial.
Además, su administración priorizó la lealtad política sobre la experiencia técnica
en áreas clave como la petrolera, Petróleos de Venezuela, Sociedad Anónima,
PDVSA, lo que afectó negativamente la eficiencia operativa del sector. Este estilo
de gobierno, centrado en la figura del líder, contribuyó al deterioro institucional y a
la represión de voces críticas, limitando la capacidad del país para adaptarse a los
desafíos económicos y sociales

Venezuela también ha dependido de alianzas internacionales para sostener su
economía. Países como Rusia, China e Irán han proporcionado apoyo financiero y
político al régimen de Maduro. Por ejemplo, China otorgó préstamos multimillonarios
garantizados por petróleo, mientras que Rusia ha actuado como prestamista de
último recurso para ayudar a Venezuela a evadir sanciones internacionales. Aunque
estas alianzas han brindado cierto alivio temporal, también han incrementado la
deuda externa del país y limitado su autonomía económica La combinación de
dependencia petrolera, decisiones políticas centralizadoras y alianzas internacionales
estratégicas ha llevado a Venezuela a una crisis multifacética. La falta de
diversificación económica y el debilitamiento institucional han perpetuado problemas
estructurales como la pobreza extrema, la migración masiva y la violencia.

22



Estos factores reflejan cómo el personalismo político y la dependencia
extranjera han condicionado negativamente el desarrollo del país. Un
análisis integral sugiere que, más allá de su posición en la economía mundial,
el destino de Venezuela ha estado significativamente influenciado por sus
arreglos institucionales, la calidad de sus políticas públicas y la capacidad de
adaptación frente a los retos globales. Esta perspectiva multidimensional
resulta fundamental para comprender tanto los logros como los desafíos de
la experiencia venezolana contemporánea.
En definitiva, la crisis venezolana es el resultado de una compleja interacción
entre decisiones políticas centralizadas, dependencia económica del petróleo
y alianzas internacionales que, lejos de fortalecer al país, han profundizado
sus vulnerabilidades. Para superar este escenario, será imprescindible
fortalecer las instituciones, diversificar la economía y promover un liderazgo
político inclusivo y responsable.

23



04

02
 

RIQUEZA EFÍMERA  

Venezuela es un país que, a lo largo de su historia, ha sido un jugador
fundamental en el mercado mundial del petróleo debido a sus vastas
reservas de crudo, las más grandes del mundo. Sin embargo, a pesar de
esta abundancia de recursos naturales, la nación ha experimentado una de
las crisis económicas más profundas y prolongadas de América Latina, una
paradoja que ha sido particularmente notable desde la llegada de Hugo
Chávez al poder en 1999, hasta el mandato actual de Nicolás Maduro
aunque el petróleo ha sido un factor clave responde a un conjunto de
problemas estructurales: políticas monetarias desacertadas, controles de
precios, colapso productivo, corrupción y sanciones internacionales. Este
artículo analiza las causas multidimensionales de la crisis, más allá de la
dependencia petrolera.

“LA PARADOJA DE LA RIQUEZA”
XADANI DONAJI CARRIZAL MARTINEZ 

24



En los últimos años uno de los países más ricos en recursos naturales de
latinoamericana ha estado sumergido en una crisis económica que ha
dejado un aumento en el índice de pobreza y desempleo en esta nación.
Cabe mencionar que en años venideros Venezuela era un país consolidado
en la exportación de recursos naturales al extranjero, de mal manera la
riqueza de esta nación provenía de sí misma; de tal manera podemos
cuestionarnos ¿la falta administrativa de exportaciones hacia el extranjero y
la nula exploración del mercado importador es un detonante para la crisis
que actualmente vive el país? Hugo Chávez impulsó un modelo de economía
estatizada, expropiando empresas privadas en sectores clave como la
agricultura, la industria y los servicios. "El Estado debe controlar los medios
de producción para garantizar la justicia social" Hugo Chávez (2007).

Durante el gobierno de Hugo Chávez, se implementaron políticas de
nacionalización y control estatal en diversos sectores, incluyendo la minería,
la agricultura y la industria. Si bien la intención era diversificar la economía y
reducir la dependencia del petróleo, estas políticas a menudo resultaron
contraproducentes. La expropiación de tierras agrícolas y empresas
privadas, sumada a la falta de inversión y la corrupción, afectaron la
producción nacional y generaron escasez de alimentos y otros bienes
básicos (Coronil, 1997). La minería, rica en recursos como oro, coltán y
bauxita, también sufrió las consecuencias de la gestión estatal ineficiente y
la falta de inversión en tecnología y exploración (Mommer, 2002).

 A pesar de los altos precios del petróleo durante gran parte del gobierno de
Chávez, no se logró una diversificación económica significativa, y
la economía venezolana siguió siendo vulnerable a las fluctuaciones del
mercado petrolero. Con la llegada de Nicolás Maduro al poder en 2013, la
crisis económica se agudizó. La caída de los precios del petróleo, combinada
con la persistencia de políticas económicas erróneas, la corrupción y la
hiperinflación, llevaron a una contracción económica sin precedentes. La
producción agrícola continuó disminuyendo debido a la falta de inversión, la
escasez de insumos y la inseguridad jurídica (Hausmann & Klingler, 2007).

25



La minería, en lugar de convertirse en una fuente alternativa de ingresos, se vio
afectada por la minería ilegal, la violencia y la degradación ambiental (Bello,
2011). El Arco Minero del Orinoco, un proyecto impulsado por el gobierno de
Maduro para explotar los recursos minerales del sur del país, ha sido objeto de
críticas por su impacto ambiental y social, así como por la falta de transparencia
en la asignación de contratos y la participación de actores no estatales (OCMAL,
2018)
.
La crisis económica y la mala gestión de los recursos naturales han tenido un
impacto devastador en la sociedad venezolana. La escasez de alimentos y
medicinas, la hiperinflación y la falta de oportunidades han provocado una ola
migratoria sin precedentes. La degradación ambiental, producto de la minería
ilegal y la falta de control estatal, ha afectado la salud de las comunidades
locales y la biodiversidad del país (Svampa, 2019). La falta de acceso a servicios
básicos como agua potable y electricidad también ha contribuido al deterioro de
la calidad de vida de los venezolanos.

26



Javier Hernández (2015) señala dos posiciones
causantes de esta grave situación: en
primera instancia, los representantes del
gobierno nacional señalan la existencia de
una guerra económica orquestada por sectores
nacionales y transnacionales adversos
políticamente al gobierno, que pretenden
generar un malestar social, descontento y
protestas por parte de la población; por otra
parte, el autor considera que la difícil
situación de desabastecimiento y la inflación son
consecuencias claras principalmente
de decisiones de política económica tomadas a
lo largo de los años.

La crisis económica en Venezuela es el resultado
de una combinación de factores,
incluyendo la dependencia excesiva del petróleo,
la mala gestión de los recursos
naturales no petroleros, la corrupción y las
políticas económicas erróneas. Durante los
gobiernos de Chávez y Maduro, la falta de
diversificación económica y la gestión
ineficiente de sectores como la agricultura y la
minería han contribuido a la
profundización de la crisis. La recuperación
económica de Venezuela requerirá un
cambio profundo en el modelo económico, que
promueva la diversificación, la inversión
en sectores productivos, la transparencia y la
sostenibilidad ambiental.

04

27



“DEL AUGE AL COLAPSO” 
EVELYN IRAIS ARELLANO AREVALO

Venezuela, ubicada en el norte de América
del Sur, posee una de las mayores
reservas de petróleo del mundo. Esta
riqueza natural ha sido históricamente
tanto una bendición como una maldición.
La economía venezolana ha atravesado
transformaciones radicales a lo largo del
siglo XX y XXI, pasando de ser una de las
naciones más prósperas de América
Latina a convertirse en un país sumido en
una profunda crisis económica y social. El
devenir de su economía ha estado
marcado por ciclos de auge y caída
ligados al precio del petróleo, por
decisiones políticas controversiales, y por
factores externos como las sanciones
internacionales.

Hasta la llegada de Hugo Chávez en 1999,
Venezuela había experimentado un
crecimiento sostenido por el petróleo,
particularmente en las décadas de 1970 y
1980. Este auge permitió un aumento
considerable del gasto público y un estilo
de vida relativamente acomodado para
gran parte de la población. Sin embargo, la
fuerte dependencia del crudo hizo que la
economía fuera altamente vulnerable a las
fluctuaciones del mercado internacional
(Monaldi, 2018).

28



29

Durante las décadas de 1970 y 1980, los
altos precios del petróleo provocaron una
bonanza económica en Venezuela. Bajo
el gobierno de Carlos Andrés Pérez, el
país nacionalizó la industria petrolera en
1976 y utilizó los ingresos para impulsar
ambiciosos programas sociales y de
infraestructura. Esta etapa se conoció
como "La Venezuela Saudita" debido al
crecimiento económico sin precedentes y
el incremento del consumo interno
(Corrales & Penfold, 2011).
Sin embargo, esta prosperidad tenía una
base inestable.

La economía se volvió
extremadamente dependiente del
petróleo, que representaba más
del 90% de las exportaciones del
país (Hausmann & Rodríguez,
2014). Esta dependencia generó
una falta de diversificación
productiva, corrupción estructural
y vulnerabilidad frente a los
vaivenes del precio internacional
del crudo. La crisis de los años 80,
tras la caída de los precios del
petróleo, provocó una recesión
económica, hiperinflación y
descontento social generalizado.



30

Con la llegada de Hugo Chávez al poder
en 1999, Venezuela emprendió un giro
hacia un modelo económico socialista.
Su proyecto, conocido como la
"Revolución Bolivariana", se basó en una
mayor intervención del Estado en la
economía, la nacionalización de
industrias estratégicas y una expansión
significativa del gasto público en
programas sociales (Ellner, 2012).

Durante los primeros años de su
gobierno, Chávez se benefició de un alza
sostenida en los precios del petróleo.
Esto permitió financiar ambiciosos
programas sociales como "Barrio
Adentro", "Mercal" y "Misión Robinson",
dirigidos a mejorar la salud, la
alimentación y la educación de los
sectores más vulnerables (Wilpert, 2007).
Según datos del Banco Mundial, la
pobreza disminuyó del 49% en 1998 al
27% en 2011.

En los años 90, Venezuela aplicó
reformas económicas impulsadas
por el FMI, bajo los gobiernos de
Carlos Andrés Pérez y Rafael
Caldera. Estas medidas
incluyeron privatizaciones,
reducción de subsidios y recortes
al gasto público. Aunque
buscaban estabilizar la economía,
provocaron mayor pobreza,
desempleo y desigualdad,
generando descontento social y
debilitando la confianza en los
partidos tradicionales, lo que
allanó el camino para la llegada
de Hugo Chávez (Buxton, 2013;
Corrales & Penfold, 2011).



Sin embargo, este también modelo profundizó la dependencia del petróleo y
debilitó el sector privado. La expropiación de empresas, controles de precios y
restricciones a las importaciones generan escasez de productos, baja
productividad y fuga de capitales. Aunque los indicadores sociales mejoraron,
el crecimiento económico era insostenible sin los altos precios del crudo
(Hausmann& Rodríguez, 2014).
Tras la muerte de Hugo Chávez en 2013, Nicolás Maduro asumió la
presidencia en un contexto cada vez más adverso. A partir de 2014, los
precios del petróleo comenzaron a disminuir, y con ello, los ingresos del
Estado se desplomaron. Esta crisis se agravó por una serie de errores en el
manejo económico, incluyendo la impresión masiva de dinero, controles de
cambio y precios, y la falta de confianza en las instituciones.

La hiperinflación, que alcanzó un pico de más de 1.000.000% en 2018 según el
FMI, destruyó el poder adquisitivo de los ciudadanos. La escasez de alimentos,
medicamentos y otros bienes esenciales generó una emergencia humanitaria
sin precedentes. Entre 2015 y 2023, más de 7 millones de venezolanos
emigraron del país, según datos del Alto Comisionado de las Naciones Unidas
para los Refugiados (ACNUR) (2024).
Para intentar contener la crisis, el gobierno recurrió a la ayuda de aliados
como Rusia, China e Irán, y permitió una dolarización de facto que estabilizó
temporalmente los precios. Sin embargo, las sanciones internacionales
impuestas por Estados Unidos y la Unión Europea, sumadas a la
desconfianza empresarial y la inseguridad jurídica, impidieron una
recuperación económica sostenible (Moya-Ocampos, 2020).

31



La historia económica de Venezuela es una lección sobre los peligros
de la dependencia de un solo recurso natural, la mala gestión pública y
la politización de la economía. La recuperación del país requiere un
conjunto de reformas estructurales, entre las cuales destacan:

• Diversificación económica: Invertir en sectores como la agricultura, la
tecnología, la industria y el turismo puede reducir la vulnerabilidad
frente a las fluctuaciones del precio del petróleo.
• Atracción de inversión extranjera: Para lograrlo, es fundamental
restablecer la seguridad jurídica, ofrecer incentivos y garantías a los
inversionistas, y eliminar las trabas burocráticas.
• Reformas institucionales: Combatir la corrupción, garantizar la
independencia de los poderes públicos y fortalecer el Estado de
derecho son pasos esenciales para recuperar la confianza interna y
externa.
• Estabilidad macroeconómica: Es necesario implementar políticas
fiscales responsables, estabilizar la moneda y reconstruir el sistema
financiero nacional.
• Reinserción en el sistema internacional: Mejorar las relaciones
diplomáticas y comerciales permitirá acceder a financiamiento,
cooperación internacional y mercados más amplios.
• Solo con voluntad política, unidad nacional y apoyo internacional,
Venezuela podrá reconstruir su economía y garantizar un futuro
próspero para sus ciudadanos.

32



33

03 DIÁSPORA
VENEZOLANA 



34

Aun así, se esperan respuestas de
cooperación para llegar a
acuerdos sobre la cuestión
humanitaria y migratoria. En este
artículo exploraremos las causas
de este fenómeno migratorio, que
ha marcado un hito en las
relaciones internacionales sin
precedentes, así como las
consecuencias que arrastra a
nivel continental, añadiendo los
retos que enfrentan los países
receptores, igualmente las
respuestas que existen por parte
de los países receptores y los
países de paso, para la gestión de
esta crisis, sin olvidar las
respuestas por parte de la propia
Venezuela.

El caso de Venezuela respecto a
la crisis humanitaria y migratoria
representa un fenómeno
complejo y multifacético en el
ámbito de las Relaciones
Internacionales, ya que, combina
elementos políticos, económicos,
ideológicos y geopolíticos. En los
últimos años, Venezuela ha sido
el epicentro de una de las crisis
humanitarias y migratorias más
grandes del mundo.
Este fenómeno ha trascendido a
niveles difíciles de abordar,
impactando a América Latina,
generando desafíos diplomáticos
que ponen en la mesa de debate
situaciones tensas a las
relaciones de Venezuela con los
países receptores de migrantes

“Estado fallido y una revolución
inconclusa”

STEFFI GUADALUPE MORALES
CASTRO



35

Para comenzar, las causas de la crisis migratoria pueden verse reflejadas
desde distintos ámbitos, siendo el primero el ámbito económico, ya que,
Venezuela fue considerado uno de los mayores productores de petróleo,
pero la gestión ineficiente de estos recursos, ha llevado a Venezuela a
una crisis sin precedentes. La hiperinflación (inflación que sobrepasa el
100% anual), alcanzó cifras catastróficas en los últimos años, alcanzando
el 130% en 2018, que en consecuencia ha hecho que se reduzca el poder
adquisitivo de la población, haciendo del tipo de cambio una moneda
prácticamente inutilizable. 
Esta hiperinflación deriva a que el papel moneda pierda su valor, de tal
modo que la tarea de conseguir dinero es algo para muchos casi
imposible. La escasez de productos de primera necesidad, como
alimentos, productos de higiene, medicamentos e inclusive vestimenta; ha
obligado a aproximadamente 7.7millones de venezolanos a buscar una
mejor calidad de vida en otros países, según datos de la Organización
Internacional para la Migración (OIM), en un estudio realizado en
diciembre del 2024.

La calidad de vida y la búsqueda de mejores oportunidades que les
garanticen una vida digna para los venezolanos, no es la única razón
por la que abandonan su país de origen, ya que, el régimen de
Nicolás Maduro ha sido señalado por violaciones a los derechos
humanos, persecución política y la supresión de libertades civiles. Así
mismo, la falta de legitimidad en los procesos electorales y la
represión contra la oposición, como lo sucedido en las pasadas
elecciones de 2024, han generado desconfianza en la estabilidad
política del país, impulsando a muchos ciudadanos a emigrar.



Estos factores, aunados a la criminalidad que ha azotado a Venezuela, ha aumentado
en los últimos años debido a la misma crisis humanitaria que se presenta, que orilla a
los ciudadanos a buscar mejores alternativas de residencia. Las bandas armadas,
grupos criminales, la represión por parte del Estado y la impunidad, han creado un
ambiente de inseguridad, que empuja a muchas familias a buscar refugio en otros
países, siendo tal vez esta la demostración deun Estado fallido, porque fracasa en
darle seguridad y en un bien común para sus ciudadanos. 

A pesar de que sus intenciones no son malas, y que lo único que buscan es un lugar
donde puedan estar seguros y en donde puedan ganarse la vida honradamente, más
de 169 millones de migrantes, según cifras de la Organización Internacional del
Trabajo (OIT), enfrentan condiciones precarias en los países de acogida, ya que la
falta de documentación les dificulta acceder a empleos formales, exponiéndose a
trabajos con condiciones extremas y poco favorables, quedando a la merced de sus
empleadores, que en muchos casosderivan en abusos por parte de los mismos. Estas
condiciones, de la mano con la creciente discriminación y xenofobia, generan
ambientes hostiles para los migrantes, atentando en contra de sus derechos
fundamentales.

36

Los migrantes enfrentan retos en su trayecto en busca de mejores
condiciones de vida, como su paso en el Tapón del Darién (El
Tapón del Darién es una región geográfica y selva montañosa
ubicada en la frontera entre Colombia y Panamá, que conecta
América del Sur con América Central. Es conocida por ser un tramo
intransitable que impide la conexión completa de la Carretera
Panamericana) la cual es una ruta migratoria peligrosa para
personas que buscan llegar a Estados Unidos, que cruzan América
Latina por vía terrestre.



En lo que llevamos de este año, más de 330.000 personas han cruzado el Tapón
del Darién, la cifra anual más elevada registrada hasta la fecha. Una de cada cinco
personas era un niño o niña. En comparación, se calcula que aproximadamente
248.000 personas cruzaron esta región durante todo el año de 2022.

Las naciones de paso de los migrantes, como Colombia, Perú, Ecuador, Chile, Brasil
y México han recibido a los más de 6.5 millones de migrantes venezolanos que
cada año salen de su país de origen, según datos de la Alto Comisionado de las
Naciones Unidas para los Refugiados (ACNUR), la agencia de la ONU para los
refugiados, buscando las oportunidades que en dicho país se les han negado,
además que se les imposibilita acceder a los servicios básicos.
El paso de una cantidad tan exorbitante de personas por estos países no solo
implica grandes retos para sí, sino que de igual forma genera presiones en los
sistemas de salud, educación y empleo en la región, al mismo tiempo que sus
poblaciones se encuentran en la incertidumbre de si los migrantes pueden
representar un problema o amenaza para su integridad. Esta incertidumbre ha
sido magnificada probablemente por las notas amarillistas de algunos medios de
comunicación y noticias falsas que únicamente manchan la imagen de los
migrantes, para mantener a la población en estado de alerta.

Los gobiernos de estos países de América Latina han implementado diversas
estrategias para regularizar la migración y facilitar su inserción en la sociedad. La
OIM ha dado una guía práctica para “resolver” la migración, en resumidas cuentas,
establece que la migración no es un problema a resolver, por el contrario, es un
gran agente impulsor del desarrollo sostenible, sin embargo, la migración masiva
implica retos, que bien gestionados, pueden convertirse en una fuente de
crecimiento para los ciudadanos locales y para los recién llegados.

37



La respuesta de muchos países es empezar a considerar el control de fronteras
para impedir la migración, prevenir la migración irregular, desmantelar las redes
de crimen organizado y proteger los derechos humanos de los migrantes.
Algunas recomendaciones que se dan en la guía de la OIM basadas en el Marco
de la Gobernanza de la Migración de la OIM son: que los países deberían
promover la estabilidad, la educación de calidad y las oportunidades de empleo,
así como la recopilación, análisis y uso de datos e información creíbles;
igualmente la cooperación regional puede ayudar a minimizar las
consecuencias negativas de la migración y preservar la integridad de sus
ciudadanos.
Por parte de Venezuela, se enfatiza la urgencia de modificar políticas
migratorias, asegurar la continuidad de los programas de apoyo, fortalecer las
alianzas con gobiernos y organizaciones internacionales para enfrentar esta
crisis humanitaria de manera integral y efectiva.

En resumen, la calidad de vida de los venezolanos está profundamente
afectada por la crisis política y económica que se vive en su país, siendo
orillados al desplazamiento con el fin de mejorar sus condiciones de vida. La
falta de legitimidad en los procesos electorales, las sanciones internacionales y
la represión política han contribuido al deterioro de las condiciones de vida,
generando una crisis humanitaria y migratoria sin precedentes en la región. 
Aunque se han implementado medidas para abordar esta situación de manera
óptima, estamos lejos de encontrar una verdadera solución a estas crisis, y
aunque generan grandes oportunidades, difícilmente son vistas de esa manera,
por lo que, lo que concierne a la sociedad, su labor es respetar a los migrantes y
respetar las decisiones que tomaron al decidir abandonar su país.

38



39

El Caracazo de 1989 marcó un punto de inflexión en la historia contemporánea de
Venezuela. Aquella revuelta popular, desencadenada por el rechazo a las medidas
de ajuste estructural impuestas por el Fondo Monetario Internacional (FMI),
evidenció un profundo malestar social en contra del modelo neoliberal que
pretendía implementarse en América Latina durante la década de los noventa.
Este contexto de crisis fue el caldo de cultivo que inspiró al entonces teniente
coronel Hugo Chávez a intentar un golpe de Estado en 1992. Aunque su
levantamiento fracasó, Chávez logró posicionarse como una figura de oposición
carismática y disruptiva frente a la élite política tradicional.(El realismo político y
las relaciones internacionales, s.f.).

La llegada de Chávez al poder en 1999 marcó el inicio de la llamada “Revolución
Bolivariana”, un proyecto político que se autodefinió como socialista,
antiimperialista y profundamente nacionalista, entre sus principales acciones de
gobierno, destacan la nacionalización de sectores estratégicos como el petróleo, la
electricidad, el acero y las telecomunicaciones, así como el impulso de amplios
programas sociales financiados con la renta petrolera. Durante los años de
bonanza, el modelo logró reducir temporalmente la pobreza y el analfabetismo,
generando admiración internacional y alianzas estratégicas con países como
Cuba, Rusia, China, Irán y Bolivia sin embargo, también significó una ruptura con
los Estados Unidos y otros actores occidentales, generando tensiones geopolíticas
significativas.

“DE AFUERA HACIA ADENTRO” 

VALERIA REGIS RODRÍGUEZ  



40

Históricamente, Venezuela fue un país
receptor de migración. Durante el siglo
XX, recibió oleadas de inmigrantes
europeos en los años 1950 y 1960 —
principalmente italianos, portugueses y
españoles—, y posteriormente
inmigración latinoamericana en las
décadas de 1970 y 1980. (ACNUR
México, s.f.). Sin embargo, la situación
cambió radicalmente en el siglo XXI. A
partir del año 2015, y con un punto
crítico entre 2017 y 2021, se produjo
una migración masiva de venezolanos
hacia países como Colombia, Perú,
Chile, Ecuador, Brasil, México, Estados
Unidos y España.

Tras la muerte de Chávez en 2013,
Nicolás Maduro asumió el poder en
medio de un escenario económico ya
deteriorado. La caída de los precios del
petróleo —principal fuente de ingresos
del país— provocó una crisis sin
precedentes. La inflación se disparó,
alcanzando cifras hiperinflacionarias; la
producción interna colapsó; los servicios
básicos como salud, electricidad, agua
potable y transporte comenzaron a fallar
sistemáticamente; y la población
venezolana se enfrentó a una escasez
generalizada de alimentos y medicinas.
Ante este escenario, millones de
ciudadanos comenzaron a abandonar el
país.



De acuerdo con datos del Alto comisionado de las
naciones unidas para los refugiados (ACNUR) y la
Organización Internacional para las Migraciones (OIM),
más de 7 millones de personas han abandonado
Venezuela en la última década, convirtiéndose en uno
de los mayores éxodos en la historia reciente de
América Latina.

Uno de los elementos más impactantes de esta
migración es su carácter forzado, la mayoría de
quienes se marchan no lo hacen por elección, sino por
necesidad. Esta dimensión humana fue retratada
incluso en la cultura pop, como lo muestra el caso de la
canción “Me rehúso” de Danny Ocean. El artista escribió
esta canción tras migrar de Caracas a Miami, inspirado
por la experiencia dolorosa de separarse de su pareja
(La Gaceta, 2024), la letra de la canción y su historia de
origen reflejan el desgarro emocional que atraviesan
millones de venezolanos que han tenido que dejar atrás
a sus familias, amigos, hogares y sueños.

Al inicio, la comunidad internacional respondió con
empatía a la crisis humanitaria y países vecinos
abrieron sus fronteras y otorgaron permisos
temporales de residencia y trabajo sin embargo, con el
paso del tiempo y el aumento del flujo migratorio,
comenzaron a surgir tensiones los sistemas de salud,
educación y vivienda de los países receptores
empezaron a saturarse, generando malestar entre la
población local, se activaron discursos xenófobos que
culpaban a los migrantes de aumentar la delincuencia o
de “robar empleos”, lo cual fue aprovechado por ciertos
sectores políticos para promover políticas más
restrictivas.

41



En algunos casos, las respuestas estatales se tornaron drásticas.
Colombia, Perú y Chile han implementado mecanismos más severos
para la deportación, endurecido sus requisitos migratorios y
promovido operativos de control en las fronteras y esto ha
provocado una reconfiguración de las rutas migratorias, obligando a
miles de personas a cruzar territorios peligrosos como el Tapón del
Darién, donde se enfrentan a amenazas del crimen organizado,
explotación sexual, extorsiones, enfermedades y condiciones
ambientales extremas.(Infobae, 2025).
Este escenario pone en evidencia una profunda contradicción en el
sistema internacional contemporáneo: por un lado, los marcos
normativos internacionales (como la Convención de Ginebra sobre
los refugiados o los Pactos Globales para la Migración) promueven
la protección de las personas desplazadas; pero por otro, los
Estados soberanos mantienen el control absoluto sobre sus políticas
migratorias así, se impone una visión nacionalista que prioriza los
intereses internos por encima de los compromisos humanitarios,
erosionando la cooperación regional y afectando la estabilidad
diplomática.

La crisis migratoria venezolana ha generado también un dilema en
términos de relaciones internacionales. Mientras algunos gobiernos
han mostrado solidaridad y han intentado promover iniciativas de
regularización y apoyo, otros han optado por discursos de
criminalización y deportación pues esto ha provocado tensiones
entre países, especialmente en América Latina, donde se ha
evidenciado una falta de coordinación regional. Organismos como la
Organización de Estados Americanos (OEA), la Comunidad de
Estados Latinoamericanos y Caribeños (CELAC) y la ONU han
intentado mediar en la situación, pero su capacidad de acción está
limitada por el respeto a la soberanía de los Estados miembros.

42



Finalmente, nos encontramos con bastantes desafíos, que como lo hemos
leído, el principal son las políticas establecidas de cada país receptor que
llevan a un rechazo hacia las personas que están migrando, dificultando así
una integración social en el país donde están residiendo. De igual manera, el
migrar es bastante peligroso, ya que muchos puntos donde estas personas
pasan existen peligros como lo son secuestros, cobro para pasar y
violaciones llevadas a cabo por el crimen organizado. Pero esto nos lleva a
un objetivo para enfrentar las problemáticas con una visión de relaciones
internacionales, que sería una creación de acuerdos entre los países para
así facilitar y brindar un apoyo a los países que reciben a las personas en
situación de migración, podríamos empezar a tener iniciativas
internacionales de cooperación para la mejoración de condiciones para las
personas que se desplazan y de igual manera, todo esto de la deportación
ha llevado a tensiones diplomáticas, y estas tensiones son una
consecuencia de los intereses egoístas de los países que se saltan la visión
más humanista y se centran en sus intereses nacionales, afectando las
relaciones regionales de América Latina, que han tomado posturas más
firmes ante la crisis migratoria. Las organizaciones tratan de mediar esto,
pero debido a que existe una soberanía, no pueden cambiar este enfoque
de los países propios.

43



“VENEZUELA, BÚSQUEDA DE LA VERDAD A TRAVÉS DE LAS CRISIS”
 ACNUR. (2023). Emergencia de refugiados y migrantes de Venezuela. 

https://www.acnur.org/es-es/emergencia-en-venezuela.html

Fondo Monetario Internacional. (2018). Perspectivasde la economía mundial: Octubre de 2018.
https://www.imf.org/es/Publications/WEO/Issues/2018/09/24/world

Human Rights Watch. (2022). Venezuela: crisis humanitaria y abusos sistemáticos.
 https://www.hrw.org/es/world-report/2022/country-chapters/venezuela

Levitsky, S., & Ziblatt, D. (2020). Cómo mueren las democracias (6ª ed.). Ariel.

Organización de Estados Americanos (OEA). (2019). Informe sobre la migración forzada de venezolanos.
https://www.oas.org/es/

Transparencia Venezuela. (2023). Informe sobrecorrupción y colapso institucional. 
https://transparenciave.org/

Naciones Unidas – Oficina del Alto Comisionado para los Derechos Humanos (OACNUDH). (2022). Situación de
los derechos humanos en la RepúblicaBolivariana de Venezuela. 
https://www.ohchr.org/es/documents/country-reports/venezuela-human-rights

Referencias 

“CRISIS VENEZOLANA: IMPACTO EN LA VIDA DE LA POBLACIÓN” 

ACNUR - The UN Refugee Agency. (s.f.). Situación de Venezuela | ACNUR.
https://www.acnur.org/de/emergencias/situacion-de-venezuela

Broner, T. T. (2023). La emergencia humanitaria en Venezuela. Human Rights Watch.
https://www.hrw.org/es/report/2019/04/04/la-emergencia-humanitaria-envenezuela/se
-requiere-una-respuesta-gran-escala-de

eAcnur. (2024, agosto 1). Venezuela: crisis de refugiados y migrantes.
https://eacnur.org/es/donde-ayudar/emergencias/venezuela

Respuesta humanitaria de UNICEF en Venezuela. (s.f.). UNICEF.
https://www.unicef.org/venezuela/respuesta-humanitaria-de-unicef-en-venezuela0

Uno de cada tres niños en Venezuela necesita ayuda humanitaria. (2021, octubre
24). Noticias ONU. https://news.un.org/es/story/2019/06/1457371



“FUERZAS ARMADAS Y ESTABILIDAD POLÍTICA” 

HistoriaUniversal. (2024). La historia de Venezuela. HistoriaUniversal.org.
https://historiauniversal.org/venezuela/

HistoriaUniversal. (2023). Historia de Venezuela: Dictadura militar. HistoriaUniversal.org. 
https://historiauniversal.org/historia-de-venezuela-dictadura- militar/

YRodríguez-Franco, X. (2006). La democracia uniformada: El poder militar en Venezuela. Polis, 2(1), 245-
272. 
https://scielo.org.mx/pdf/polis/v2n1/1870-2333-polis-2-01-245.pdf

 “VENEZUELA, SU PROPIO VERDUGO”

Venezuela (Bolivarian Republic of). (s. f.). Coface. 
https://www.coface.com/news-economy-and-insights/business-risk-dashboard/country-risk-files/venezuela
bolivarian-republic-of

The Many Faces of  Chavismo. (s. f.). NACLA. 
https://nacla.org/chavismo-hugo-chavez-venezuela

Rendon, M., & Fernandez, C. (2024). The Fabulous Five: How Foreign Actors Propup the Maduro Regime in
Venezuela. 
https://www.csis.org/analysis/fabulous-five-how-foreign-actors-prop-maduro-regime-venezuela

“LA PARADOJA DE LA RIQUEZA”  

Bello, W. (2011). Capitalism's last stand?: Deglobalization in the age of  austerity. Zed Books.

Coronil, F. (1997). The magical state: Nature, money, and modernity in Venezuela.
University of  Chicago Press.

Hausmann, R., & Klingler, D. (2007). Venezuela's growth collapse: A resource curse
without Dutch disease?. CID Working Paper No. 147. Center for International
Development at Harvard University.

Mommer, B. (2002). Global oil and the nation: The political economy of  Venezuelan oil.
Oxford University Press.

OCMAL. (2018). Arco Minero del Orinoco: Un ecocidio en marcha. Observatorio de
Conflictos Mineros de América Latina.

Svampa, M. (2019). Las fronteras del neoextractivismo en América Latina. Editorial
Universitaria Villa María.



“DEL AUGE AL COLAPSO” 

Buxton, J. (2013). Reforma política en Venezuela: La evolución de la democracia bolivariana . Manchester
University Press.

Corrales, J., y Penfold, M. (2011). Dragón en los trópicos: Hugo Chávez y la economía política de la revolución
en Venezuela . Brookings Institution Press.

Ellner, S. (2012). Repensando la política venezolana: Clase, conflicto y el fenómeno Chávez . Lynne Rienner
Publishers.

Hausmann, R., y Rodríguez, F. (Eds.). (2014). Venezuela antes de Chávez: Anatomía de un colapso económico
. Prensa de la Universidad Estatal de Pensilvania.

Monaldi, F. (2018). El colapso de la industria petrolera venezolana y sus consecuencias globales. Consejo
Atlántico . https://www.atlanticcouncil.org

Moya-Ocampos, A. (2020). La crisis económica de Venezuela: Sanciones, mala gestión y un camino a seguir.
IHS Markit .

ACNUR. (2024). Situación de Venezuela . Agencia de la ONU para los Refugiados. 
https://www.acnur.org

“ESTADO FALLIDO Y REVOLUCIÓN INCONCLUSA” 

ACNUR - The UN Refugee Agency. (n.d.). Venezuela | ACNUR. ACNUR. 
https://www.acnur.org/pais/venezuela

Calles, Ó. (2024) OIT reitera exigencia a Venezuela para cumplir plan de acción sobre derechos laborales.
PROVEA. 
https://provea.org/actualidad/derechos-sociales/oit-reitera-exigencia-a-venezuela-para-cumplir-plan-de-accion-
sobre-derechos-laborales/

López, M. (2024). Venezuela: ¿por qué cayó la democracia? www.scielo.org.mx.
https://doi.org/10.22201/iis.01882503p.2024.

OHCHR. (n.d.). Migrantes en el Tapón del Darién. 
https://www.ohchr.org/es/press-briefing-notes/2023/09/darien-gap-migrants

OIM. (n.d.). Respuesta a Migrantes y Refugiados Venezolanos, 
https://respuestavenezolanos.iom.int/es

OIM México. (n.d.). Programa Respuesta Venezuela 
https://mexico.iom.int/es/programa-respuesta-venezuela

Torriealba, C. (2019). Venezuela: contexto, análisis y escenarios. 
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0188-25032019000200443



“DE AFUERA HACIA ADENTRO”

La Gaceta, R. (2024, 2 agosto). El significado de la canción “Me Rehúso” de Danny Ocean y su relación con la
crisis Venezuela. LA GACETA. https://www.lagaceta.com.ar/nota/1045678/cultura/significado-cancion-me-
rehuso-danny-ocean-relacion-crisis-venezuela.html

ACNUR México -. (s. f.). Situación de Venezuela | ACNUR México. ACNUR México.
https://www.acnur.org/mx/emergencias/situacion-de-venezuela

Realismo y relaciones internacionales: una observación desde la historia de la ciencia y la epistemología. (s. f.).
SciELO. 
https://www.scielo.cl/scielo.php?pid=S0719-37692021000100119&script=sci_

El realismo político y las relaciones internacionales: un enfoque para entender los conflictos internacionales. (s.
f.). REVISIÓN DE LITERATURA. https://revistas.unjbg.edu.pe/index.php/vyh/article/download/1970/2167/7811

Infobae. (2025, 17 marzo). La dictadura de Maduro evalúa emitir una llamativa orden para que ningún
venezolano viaje a Estados Unidos. Infobae. https://www.infobae.com/venezuela/2025/03/17/en-represalia-por-
la-deportacion-de-migrantes-a-el-salvador-el-chavismo-pedira-a-maduro-que-emita-una-solicitud-para-que-
ningun-venezolano-viaje-a-eeuu/

Efe. (2025, 19 marzo). Fiscalía denuncia «violación masiva» de DD.HH. a los venezolanos deportados a El
Salvador. SWI swissinfo.ch. https://www.swissinfo.ch/spa/fiscal%C3%ADa-denuncia-%2522violaci%C3%B3n-
masiva%2522-de-dd.hh.-a-los-venezolanos-deportados-a-el-salvador/890306

https://www.lagaceta.com.ar/nota/1045678/cultura/significado-cancion-me-rehuso-danny-ocean-relacion-crisis-venezuela.html
https://www.lagaceta.com.ar/nota/1045678/cultura/significado-cancion-me-rehuso-danny-ocean-relacion-crisis-venezuela.html
https://www.acnur.org/mx/emergencias/situacion-de-venezuela
https://www.scielo.cl/scielo.php?pid=S0719-37692021000100119&script=sci_arttext
https://revistas.unjbg.edu.pe/index.php/vyh/article/download/1970/2167/7811
https://www.infobae.com/venezuela/2025/03/17/en-represalia-por-la-deportacion-de-migrantes-a-el-salvador-el-chavismo-pedira-a-maduro-que-emita-una-solicitud-para-que-ningun-venezolano-viaje-a-eeuu/
https://www.infobae.com/venezuela/2025/03/17/en-represalia-por-la-deportacion-de-migrantes-a-el-salvador-el-chavismo-pedira-a-maduro-que-emita-una-solicitud-para-que-ningun-venezolano-viaje-a-eeuu/
https://www.infobae.com/venezuela/2025/03/17/en-represalia-por-la-deportacion-de-migrantes-a-el-salvador-el-chavismo-pedira-a-maduro-que-emita-una-solicitud-para-que-ningun-venezolano-viaje-a-eeuu/
https://www.swissinfo.ch/spa/fiscal%C3%ADa-denuncia-%2522violaci%C3%B3n-masiva%2522-de-dd.hh.-a-los-venezolanos-deportados-a-el-salvador/89030689
https://www.swissinfo.ch/spa/fiscal%C3%ADa-denuncia-%2522violaci%C3%B3n-masiva%2522-de-dd.hh.-a-los-venezolanos-deportados-a-el-salvador/89030689


Participación
Política

DE LOS

PUEBLOS INDÍGENAS 

 BOLIVIA              Y             OAXACA

CIENCIAS

POLÍTICAS 



EN 
CONTEXTO

OaxacaOaxaca



De la lucha social a la
representación política

Movimientos sociales indígenas y la creación de partidos políticos en Oaxaca

En el corazón de México, en el estado
de Oaxaca, se encuentra una
diversidad de pueblos indígenas que
durante el tiempo han revolucionado
diferentes movimientos sociales,
caracterizándose por su manera de
participar en la vida política; luchas han
llevado a la gloria de sus comunidades,
resistencia por supuesto y
determinación para defender sus
derechos y su herencia cultural. 

Los pueblos indígenas de Oaxaca han
enfrentado siglos de opresión, explotación y
marginación, pero también han tenido largas
experiencias de resistencias en el transcurso
de los años. Su participación política empieza
de manera indirecta cuando fueron
conquistados y sometidos al sistema colonial,
afectado su organización social y sus formas
de gobierno, sin embargo, la colonia fue
también tiempos de experimentación para los
mixtecos, zapotecos, mixes y el resto de los
pueblos originarios. 

“A raíz de las disputas del reparto de tierras
empezaron a participar en la vida política, es así
que cuando empezó la Revolución surge la
iniciativa de movilizarse con aquellas personas
líderes con el fin de la promesa de recuperar sus
tierras y de ir en contra del sistema de gobierno”
(Dolores, 2007). No obstante, al finalizar la
Revolución los indígenas que habían apoyado
en las movilizaciones fueron olvidados, pero a
raíz de ello, surgen por parte de los indígenas los
famosos guerrilleros que jugaron un papel
importante a lo largo de la historia de protestas
y rebeliones durante el siglo XIX. 

Anette Quetzalli Ruiz Rivas 



Las colonias tenían una ideología liberal, que
pretendía borrar todas las diferencias étnicas
entre la población, a pesar de ellos, los indígenas
lograron sobrevivir a esas imposiciones, logrando
adecuarse, reproducirse y recrear sus identidades
étnicas en medio de la modernización de la
agricultura y de las instituciones; la población
siguió siendo mayoritariamente indígena, en
consecuencia, al aumento de la población se
multiplicó la cantidad del número de pueblos.

Como ya se mencionó los movimientos
sociales tienen sus raíces en la época
prehispánica en donde enfrentaron un
proceso de colonización, que despojó a los
pueblos originarios de sus tierras y recursos,
sin embargo, la lucha por la tierra y autonomía
continuo a lo largo de los años, durante el siglo
XX, con la Independencia de México, se dieron
importantes luchas agrarias, reflejadas en la
Revolución Mexicana, donde figuras como
Emiliano Zapata, aunque no directamente
relacionadas con Oaxaca, inspiraron a muchos
en el estado a reclamar sus derechos agrarios.
“En el siglo XX los movimientos sociales se
intensificaron, en 1968, el movimiento
estudiantil que estalló en la Ciudad de México
tuvo resonancia en Oaxaca” (México Histórico,
s.f). Donde los estudiantes comenzaron a
organizarse para exigir mejores condiciones
educativas y denunciar la represión
gubernamental. Este periodo fue crucial, ya
que sentó las bases para una mayor
politización de la sociedad oaxaqueña. 

Así mismo, otro elemento a reflexionar es que;
cuando llegó el año de 1980 inició la década de
ascenso del movimiento social oaxaqueño,
tanto en temas del magisterio, estudiantil, como
de los pueblos indígenas, entre ellos destacan
los siguientes; la Coalición Obrera Campesina
Estudiantil del Istmo (COCEI) y su triunfo
electoral en Juchitán, en 1981, ganando por
primera vez en la historia una presidencia
municipal importante una organización de
izquierda, en alianza con el Partido Socialista
Unificado de México (PSUM). Así como también,
los Consejos Comunitarios de Abasto del
programa CONASUPO-COPLAMAR (opción
gubernamental para tratar de disminuir la
migración, mitigar la pobreza y frenar un poco al
caciquismo) agrupaban a los comités de abasto
de más de 500 comunidades en todo el estado
y habían sido dotados de recursos que les
permitían movilidad (sobre todo, vehículos en
cada almacén y reuniones mensuales) y se
había contratado un número importante de
supervisores con tendencia de izquierda, lo que
convirtió a este programa en un promotor de
organizaciones.



Y por último, el movimiento indígena nació en
1980 con las primeras organizaciones
serranas con demandas étnicas (la
Organización para la Defensa de los Recursos
Naturales de la Sierra Juárez, ODRENASIJ; el
Comité para la Defensa de los Recursos
Humanos y Naturales Mixes, CODREMI, y la
Asamblea de Autoridades Zapotecas y
Chinantecas de la Sierra, AZACHIS),
formadas, las dos primeras, por antropólogos
indígenas, y orientadas por ellos y otros
activistas de la lucha campesina hacia las
demandas como pueblos indígena
(Maldonado, 2019). 

Rápidamente, a mediados de la década de
1980, surgirían otras organizaciones
indígenas regionales importantes, como la
Unión de Comunidades Indígenas de la Zona
Norte del Istmo (UCIZONI), la Unión de
Comunidades Indígenas de la Región del
Istmo (UCIRI), la Coordinadora Estatal de
Productores de Café (CEPCO) y el Frente
Indígena Oaxaqueño Binacional (FIOB). Era un
periodo de ebullición desbordante, en lucha
por mejores condiciones laborales, por el
respeto de los derechos culturales, por el
abasto de servicios; así como también por la
recuperación de tierras. A esto se sumaban
otros actores organizados como artesanos,
comerciantes, etc. A lo largo de la historia de
Oaxaca, varios líderes y organizaciones han
emergido como figuras clave en la lucha por
los derechos sociales. 

Uno de los movimientos más emblemáticos es
la Asamblea Popular de los Pueblos de Oaxaca
(APPO), que se formó en 2006 en respuesta a
la represión del movimiento social que exigía la
renuncia del gobernador Ulises Ruiz. Este
movimiento se caracterizó por su amplia
participación de diversos sectores de la
sociedad, incluidos maestros, campesinos y
organizaciones indígenas.

En consecuencia, en la parte occidental de
Oaxaca la APPO sirvió como un espacio
organizativo indígena, que tuvo como base el
trabajo de otras organizaciones como; El
Frente Indígena de Organizaciones
Binacionales y el Movimiento Unificación
Lucha Triqui Independiente (MULTI). Este
último fue un movimiento social encabezado
por mujeres Triquis, hombres y mujeres
Mixtecos que tuvieron una participación
indígena en la región de Juxtlahuaca, en la cual
llevó a 20 comunidades Triqui a formar el
municipio autónomo indígena, San Juan
Copala, esto fue a causa de la represión
paramilitar (Activismo Indígena, s.f). Sin
embargo, con el transcurso del tiempo el
(MULTI) se separó, declarando su
independencia legal y política de otras
organizaciones, lo cual resultó en actos de
represión violentos. Finalmente, la APPO sirvió
para que las comunidades indígenas se
vincularan con el movimiento social para
ampliar sus derechos y ser escuchados desde
distintas partes; fue un activismo que amplió la
rebelión oaxaqueña. 



Por otro lado, en el año 2003 surge el Partido Unidad Popular en el Estado de Oaxaca, fundado
por Heriberto Pazos Ortiz, un luchador social que promovió la igualdad de los derechos y
oportunidades económicas y así como también un trato justo para todas y todos los oaxaqueños.

La finalidad de dicho partido es
“combatir las grandes causas de
pueblos originarios, de los pueblos
negros afro- mexicanos y de
amplios sectores sociales del
Estado; así como también por
alcanzar el reconocimiento pleno
de sus derechos históricos a su
reconstitución como pueblos
autónomos” (Partido Unidad
Popular, s.f, p.1). Este partido surge
como resultado de la agrupación
de cerca de 10 mil indígenas Triquis,
Mixtecos y Zapotecos, que
buscaron incorporarse en las
elecciones de 2004.
Recientemente en el año 2022, el
partido formó parte de la coalición
que llevó a Salomón Jara a la
victoria de la gubernatura, sin
embargo, se mantuvo con un
porcentaje bajo para mantener su
registro, pero a consideración del
INE logró conservar su estatuto.

La historia de los movimientos sociales de Oaxaca, es
rica y diversa marcada por un legado de resistencia y
lucha social, las organizaciones y líderes que han surgido
en el transcurso del tiempo han sido crucial para la
identidad oaxaqueña, creando un espacio en donde
todas las comunidades indígenas participan de manera
activa para el reconocimiento de sus derechos. Hoy es
más frecuente la lucha de diferentes organizaciones que
protestan bajo sus derechos, pueblos indígenas que han
alzado la voz en los diferentes rincones de Oaxaca, así
mismo, han surgido tantos abogados y abogadas
indígenas que defienden los principios de sus raíces,
también es común ver sus resistencias en festividades
solemnes del Estado de Oaxaca, tal es el caso de la
Guelaguetza en donde diferentes movimientos se hacen
notar para reivindicar los derechos de los pueblos y su
diversidad cultural.



Oaxaca es un estado que vive entre la fiesta y la desigualdad. Un
territorio lleno de diversidad, con una riqueza cultural impresionante, en
donde conviven más de una docena de pueblos originarios con sus
propias lenguas, tradiciones y formas de vida.
Es también el estado con más municipios en el país: 570. Esta
estructura municipal, lejos de ser un simple dato administrativo, refleja
una forma de organización territorial profundamente ligada a la
identidad de sus comunidades. De esos 570 municipios, 418 se rigen por
sistemas normativos internos, mejor conocidos como “usos y
costumbres”, es decir, eligen a sus autoridades municipales mediante
asambleas comunitarias y no a través del sistema de partidos políticos.

La exclusión comienza desde lo más básico: el acceso desigual a los programas sociales, a los subsidios
gubernamentales, a las obras públicas, a los servicios de salud y educación. Aunque no hay cifras precisas
que muestran el trato discriminatorio en cada rubro, la realidad en el terreno habla por sí sola. Son
comunidades que, aún teniendo derecho a recibir los mismos apoyos que cualquier otra, enfrentan más
trabas burocráticas, más indiferencia y menos voluntad política por parte de las autoridades estatales y
federales. En muchas ocasiones, los funcionarios no conocen

 

Entre la tradición y la
exclusión en Oaxaca 

En un lugar donde la alegría de las fiestas patronales convive con la
dureza de la marginación, donde la gente canta en zapoteco, mixe,
mixteco o chinanteco, mientras lucha todos los días contra un sistema
que muchas veces los deja de un lado, hablar de democracia no
puede reducirse a elecciones organizadas por partidos. La
democracia, en Oaxaca, también es la asamblea en la explanada
municipal, el consenso entre vecinos, la palabra colectiva que toma
fuerza cuando se decide el rumbo del pueblo sin necesidad de
campañas ni promesas vacías. Sin embargo, esa forma de vida que ha
persistido por generaciones es constantemente ignorada por los
marcos institucionales que operan bajo la lógica de los partidos
políticos. A pesar de que los municipios que se rigen por sistemas
normativos internos representan la mayoría, en la práctica siguen
siendo tratados como una minoría en términos de recursos,
representación y atención institucional.

ni se esfuerzan por entender la lógica comunitaria. El resultado
es que los municipios que no están dentro del circuito partidista
son sistemáticamente relegados.

Mientras los municipios gobernados por partidos tienen mayor
facilidad para insertarse en los programas institucionales, los
que se rigen por usos y costumbres deben, muchas veces,
resolver sus necesidades con recursos propios. Caminos sin
pavimentar, escuelas deterioradas, centros de salud sin
medicamentos o sin personal médico, son problemas comunes
en muchos de estos lugares. 

Kamila de Jesús Ramírez Cabrera



El problema va más allá de la distribución de
recursos. También está presente en la
representación política.  Aunque hay cientos de
municipios con sistemas normativos internos, muy
pocos tienen presencia real en los espacios donde se
toman las decisiones importantes. Y eso no es
casual. Los partidos políticos han construido una
estructura que gira en torno a sus propios intereses, y
en ese modelo no hay lugar para lo que no se ajusta
a su lógica. Las comunidades que se organizan sin
partidos
simplemente no cuentan.

El discurso oficial muchas veces presume la riqueza
cultural de Oaxaca, la diversidad de sus pueblos, la
fuerza de su identidad indígena. Pero esas palabras
no se traducen en acciones concretas que
reconozcan y respeten esa diversidad como una
forma legítima de construir comunidad. Se les
celebra como parte del folklor,
como destino turístico, como símbolo de lo
tradicional. Pero al mismo tiempo, se les ignora
cuando se trata de incluirlas en las decisiones que
afectan directamente su
bienestar.

Y lo más preocupante es que esta exclusión se ha
normalizado. Se ve como parte del paisaje. Como si
las carencias en esos municipios fueran
responsabilidad de sus propias formas de vida, y no
del abandono sistemático del que han sido objeto.
No se puede seguir aceptando esa lógica. La
autonomía no puede ser sinónimo de
abandono. La tradición no debe ser usada como
excusa para negar derechos. Y la
mayoría no puede seguir siendo tratada como si
fuera una excepción.

La falta de infraestructura y servicios no es una casualidad, es el reflejo de un modelo institucional que sigue
privilegiando a quienes participan en la lógica del voto partidista. Es como si se les enviará el mensaje de
que, si no compiten en ese sistema,
no merecen lo mismo.

Las comunidades que se rigen por sistemas
normativos internos no están pidiendo un trato
preferencial, están exigiendo lo que les corresponde
por derecho: igualdad en el acceso a los recursos,
respeto a sus formas de organización y participación
real en la vida pública del estado. La inclusión no
debería depender del sistema político al que se
pertenezca, sino de la condición básica de ciudadanía.
Sí Oaxaca quiere
presumir su diversidad, debe también asumirla con
responsabilidad. Porque mientras siga existiendo esta
brecha entre los municipios regidos por partidos y los
que se rigen por usos y costumbres, seguiremos siendo
un estado dividido, donde la mayoría sigue siendo
excluida del desarrollo.

Entre la tradición y la exclusión, Oaxaca resiste. Pero no
debería ser así. Las
comunidades no deberían sostenerse a pesar del
Estado, sino con el Estado. La
riqueza de sus lenguas, su organización comunitaria, su
forma de entender la
política, no son obstáculos: son una muestra viva de
que hay otros caminos posibles.
Y esos caminos también merecen ser escuchados,
respetados y apoyados.



Aunque la democracia promueve en teoría la participación de
todos los sectores, los pueblos indígenas han experimentado
una inclusión más simbólica que real. Los espacios de
representación, a menudo limitados y condicionados por
partidos políticos, no siempre reflejan las verdaderas
demandas de sus comunidades. Además, los representantes
indígenas enfrentan presiones para adaptarse a estructuras
partidistas, lo cual compromete su autonomía y debilita su
capacidad para defender los intereses comunitarios sin
interferencias externas.

Los sistemas de usos y costumbres representan una forma
legítima de organización política y social en muchas
comunidades indígenas. Estos sistemas, reconocidos por el
artículo 2.º de la Constitución mexicana, permiten que las
comunidades se gobiernen de acuerdo con sus tradiciones y
valores. Sin embargo, existen tensiones entre estos sistemas
y las estructuras democráticas convencionales, generando
debates sobre su compatibilidad y la necesidad de adaptar
los marcos legales para fortalecer su autonomía.
La discriminación estructural, la falta de acceso a educación
y servicios básicos, así como la manipulación política, son
barreras para una participación real de los pueblos indígenas.
Además, los procesos de consulta previa, libre e informada,
que deberían garantizar su participación en decisiones que
los afectan, suelen ser deficientes o simbólicos, ignorando
las verdaderas necesidades de las comunidades. Esto
perpetúa su exclusión y limita su capacidad para influir en
políticas públicas que impactan su territorio y sus derechos.

La inclusión de los pueblos indígenas en la democracia y
el debate sobre su abolición

Ante las limitaciones del sistema democrático para incluir
verdaderamente a los pueblos indígenas, algunos sectores han
planteado la necesidad de transformar o incluso abolir el
modelo actual. Argumentan que la democracia representativa,
en lugar de promover igualdad, refuerza estructuras de poder
que perpetúan la exclusión. Proponen, en cambio, modelos de
autogobierno basados en la autonomía comunitaria y el
respeto a sus sistemas normativos, como una forma más
auténtica de representación política.

Democracia y pueblos indígenas 

Democracia  inclusiva  

Entre las propuestas más relevantes para fortalecer la
inclusión indígena en la democracia mexicana se encuentra la
creación de mecanismos de representación directa que
aseguren la participación real y efectiva de los pueblos
originarios en los espacios de toma de decisiones, tanto a
nivel local como nacional. Esto implica no solo garantizar
escaños en congresos y órganos de gobierno, sino también
reconocer la legitimidad de sus autoridades tradicionales y sus
formas propias de organización política. El respeto pleno a los
sistemas normativos internos, conocidos como “usos y
costumbres”, es otro pilar fundamental. Estos sistemas
reflejan prácticas ancestrales de autogobierno y justicia
comunitaria que han permitido a muchas comunidades
mantener su cohesión social y autonomía frente al Estado.
Integrar estos sistemas dentro del marco legal nacional, sin
imponer modelos ajenos, representa un paso clave hacia una
democracia realmente intercultural.

 Víctor Manuel Ricárdez Botello 



Asimismo, la implementación efectiva de consultas previas,
libres e informadas, como lo establece el Convenio 169 de la
OIT, es esencial para garantizar que los pueblos indígenas
puedan decidir sobre proyectos, políticas o reformas que
afecten sus territorios, recursos o formas de vida. En la
práctica, muchas de estas consultas han sido meramente
simbólicas o manipuladas, por lo que urge establecer
protocolos que respeten los tiempos, lenguas y decisiones
comunitarias.

Por otro lado, se ha identificado la necesidad de fortalecer la
educación intercultural, no solo para los pueblos indígenas,
sino para toda la sociedad mexicana. Esto implica diseñar
modelos educativos que reconozcan y valoren las lenguas,
historias, saberes y cosmovisiones indígenas, promoviendo el
respeto mutuo y el diálogo entre culturas. Solo así se podrá
construir un modelo democrático verdaderamente plural,
donde la diversidad no sea vista como obstáculo, sino como
una riqueza que fortalece la vida pública y el tejido social del
país.

El camino hacia una representación efectiva de los pueblos
indígenas requiere de un compromiso genuino por parte del
Estado para respetar su autonomía y sus formas de
organización política. Esto no solo implica crear espacios de
representación, sino garantizar que estos sean ocupados por
líderes auténticos, capaces de defender los intereses
comunitarios sin ser cooptados por intereses externos. Solo
así se podrá construir una democracia que realmente incluya a
los pueblos indígenas y respete su derecho a la
autodeterminación.

Legitimidad y autonomía 

La inclusión de los pueblos indígenas en la democracia sigue
siendo un desafío en el contexto político actual. A pesar de los
marcos legales y las reformas impulsadas, la representación
indígena aún enfrenta obstáculos significativos. Superar estas
barreras requiere un cambio profundo en las estructuras
políticas, un compromiso real con la autonomía indígena y
una reforma democrática que permita su participación plena y
efectiva. Solo de esta manera se podrá hablar de un sistema
verdaderamente inclusivo y representativo de la diversidad
cultural de México.



DESAFÍOS
OaxacaOaxaca



Tradición que
empodera o que divide
Los sistemas normativos internos, también
conocidos como usos y costumbres, son
formas propias de organización, justicia y
toma de decisiones dentro de las
comunidades indígenas. Están basados en su
cultura, tradiciones y valores, y son
reconocidos legalmente en México como una
forma de autonomía. Sin embargo, aunque
estos sistemas son importantes para
conservar la identidad y la autodeterminación
de los pueblos, no siempre garantizan equidad
ni el respeto pleno de los derechos humanos
dentro de la comunidad. En algunos casos,
pueden reproducir desigualdades, como la
exclusión de las mujeres en los cargos
comunitarios o en procesos de toma de
decisiones. También puede haber prácticas
que afecten a personas jóvenes, personas con
discapacidad u otros sectores vulnerables.

Por eso, aunque los usos y costumbres deben ser
respetados como parte del derecho a la
autonomía, también es necesario analizarlos
críticamente para asegurar que no se usen como
justificación para violar derechos básicos. La
autonomía no debe estar peleada con la justicia ni
con la dignidad de todas las personas dentro de la
comunidad. Dentro de muchas comunidades
indígenas, existen problemas de comunicación y
toma de decisiones que terminan afectando
directamente su representación política. 

La discriminación que enfrentan las comunidades indígenas se
manifiesta en distintos niveles. Por un lado, existe una
discriminación social, económica y lingüística proveniente del
exterior, es decir, de la sociedad mayoritaria que muchas veces
excluye, margina o invisibiliza a estas comunidades. Por otro
lado, también se presentan formas de discriminación interna,
que pueden surgir dentro de las mismas comunidades
indígenas, ya sea por cuestiones de género, estatus económico
o diferencias entre grupos étnicos. Esta doble discriminación
limita profundamente el acceso a oportunidades, derechos y
una participación equitativa en la vida pública. El uso del término
“indígena” sigue presente en el lenguaje cotidiano, a pesar de
que tiene un trasfondo histórico ofensivo. Esta palabra no solo
ha sido usada de forma despectiva, sino que también se ha
asociado injustamente con la pobreza, la ignorancia y la
inferioridad. Llamar “indígena” a alguien muchas veces no
reconoce su identidad cultural, sino que lo reduce a un
estereotipo negativo, reforzando prejuicios y discriminación.
Usarla sin pensar en su impacto ayuda a mantener ideas racistas
y a invisibilizar el verdadero valor de las comunidades indígenas
tanto en lo cotidiano como en las decisiones políticas que los
involucran. Esta discriminación constante ya sea social,
económica, lingüística o a través del uso de términos
despectivos como “indígena” tiene consecuencias directas en la
participación política de los pueblos indígenas. Muchas veces,
se les considera incapaces de tomar decisiones importantes o
de ocupar cargos públicos, lo que limita su presencia en
espacios de poder. Además, la falta de confianza, el rechazo y
los prejuicios hacen que sus voces sean ignoradas o no tomadas
en serio. Todo esto provoca que sus verdaderas necesidades no
se reflejen en las políticas públicas y que su derecho a decidir
sobre sus propios asuntos siga siendo negado o controlado
desde fuera. 

LA SIMULACIÓN DE LA INCLUSIÓN INDÍGENA EN MÉXICO

PRESENCIA SIN PODER

 Kevin Axel Cruz Feria 



La división que debilita la
representación 

A veces, la información no llega de manera clara ni a todas las personas, lo que impide una participación amplia e
informada. También puede pasar que solo unos pocos como los hombres mayores o líderes tradicionales tomen
decisiones por toda la comunidad, sin consultar realmente a jóvenes, mujeres u otros sectores. Esta falta de diálogo
interno y de espacios inclusivos hace que no todas las voces sean escuchadas ni consideradas al momento de
elegir representantes o definir posturas frente a asuntos importantes. Como resultado, quienes llegan a ocupar
cargos muchas veces no reflejan las necesidades ni las demandas de toda la comunidad, debilitando su
representación frente al Estado u otras instituciones externas. 

Los representantes indígenas que acceden a cargos públicos
muchas veces enfrentan una doble presión. Por un lado,
deben responder a las necesidades y decisiones de su
comunidad, que en muchos casos se rige por sistemas de
usos y costumbres. Pero por otro lado, también deben
negociar con el sistema político-electoral oficial para poder
obtener recursos, apoyos o programas del Estado. Esto los
coloca en una posición complicada, porque tienen que
moverse entre dos mundos: el comunitario, que espera
lealtad a sus principios y formas de organización, y el
institucional, que muchas veces exige adaptarse a reglas,
partidos políticos y dinámicas que no siempre respetan la
autonomía indígena. En esa tensión, el representante puede
quedar atrapado, comprometiendo sus decisiones, su
legitimidad ante la comunidad o incluso cayendo en prácticas
clientelares o corruptas. Al enfrentarse a un sistema político
que muchas veces no reconoce ni respeta plenamente la
autonomía indígena, los representantes de estas
comunidades se vuelven especialmente vulnerables a la
corrupción y la cooptación. En su intento por conseguir
apoyos, recursos o mantener el cargo, algunos terminan
aceptando condiciones impuestas por partidos políticos o
por actores externos que no representan los intereses de la
comunidad. Esto puede llevar a que pierdan la congruencia
con los valores, demandas y formas de organización de su
propio pueblo. En lugar de defender los derechos colectivos,
priorizan acuerdos personales o responden a intereses
ajenos. Así, no solo se debilita la confianza de la comunidad
en sus representantes, sino que también se rompe el vínculo
entre representación y lucha colectiva, dejando a los pueblos
aún más expuestos a la exclusión y el olvido institucional. Esta
situación muestra que no basta con tener representantes
indígenas en cargos públicos; es fundamental garantizar
mecanismos reales de rendición de cuentas, autonomía y
participación comunitaria, para que su representación sea
legítima y verdaderamente al servicio del pueblo. 

La máscara de la inclusión
indígena 
Todas estas contradicciones internas, como la
exclusión dentro de las propias comunidades, la
falta de comunicación, la presión del sistema
político-electoral y la cooptación de representantes
reflejan que, en muchos casos, la participación
indígena en la política nacional no es realmente una
inclusión plena, sino más bien una apariencia de
inclusión. Se presentan como avances el hecho de
que haya representantes indígenas en cargos
públicos o que se reconozca el derecho a elegir bajo
usos y costumbres, pero en la práctica, estas figuras
están condicionadas, limitadas y muchas veces
desconectadas de las verdaderas demandas de sus
pueblos. El sistema político dominante absorbe o
neutraliza su voz, usándolos para legitimar
decisiones que no responden a los intereses
colectivos. 



Esta “inclusión” superficial no transforma las estructuras de
desigualdad, sino que las disfraza. Por eso, más que sumar
rostros indígenas al poder, lo urgente es garantizar
condiciones reales de autonomía, participación y respeto a
sus formas propias de organización y decisión. Aunque se les
otorga representación a los pueblos indígenas en espacios
políticos, el poder real y la toma de decisiones siguen estando
mayormente en manos de las élites políticas y funcionarios
corruptos que controlan los recursos y la agenda política. A
pesar de que en muchos casos los representantes indígenas
logran acceder a cargos públicos, sus capacidades de
decisión se ven limitadas por un sistema que exige
compromisos con intereses ajenos a la comunidad, como los
partidos políticos y los grupos de poder económico. 

Este escenario se traduce en que, aunque las comunidades
indígenas puedan contar con representantes visibles, las
decisiones cruciales para su bienestar como las que afectan
la distribución de recursos, el acceso a servicios básicos o la
implementación de políticas públicas continúan siendo
tomadas por actores externos que manipulan la
representación indígena para sus propios fines. De esta
manera, el reconocimiento formal de la representación
indígena no garantiza que estos pueblos tengan realmente
voz ni control sobre su destino. Lo que se logra es una
representación simbólica que no desafía las estructuras de
poder que perpetúan su marginalización.

Leyes que no alcanzan 
Existen distintos marcos legales nacionales e internacionales
que reconocen los derechos de los pueblos indígenas, en
especial su autonomía, su derecho a la identidad cultural, al
territorio y a la participación política. En el ámbito nacional, el
principal fundamento es el Artículo 2° de la Constitución
Política de los Estados Unidos Mexicanos, que reconoce a los
pueblos y comunidades indígenas como sujetos de derecho
público. Este artículo establece su derecho a la libre
determinación, a conservar sus sistemas normativos propios
(usos y costumbres), y a participar en la vida política, social,
económica y cultural del país. 

Además, la Ley General de Derechos Lingüísticos de los
Pueblos Indígenas garantiza el derecho a hablar, preservar y
desarrollar sus lenguas maternas como parte del patrimonio
cultural nacional. A nivel internacional, uno de los documentos
más relevantes es el Convenio 169 de la Organización
Internacional del Trabajo (OIT), del cual México es parte. Este
convenio obliga a los Estados a consultar a los pueblos
indígenas de forma libre, previa e informada cada vez que se
tomen decisiones que los afecten directamente,
especialmente en temas como el desarrollo, la tierra o los
recursos naturales. 

También destaca la Declaración de las Naciones
Unidas sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas
(2007), que, aunque no es vinculante, establece
principios clave sobre la autodeterminación, el
consentimiento libre e informado, y la participación
plena y efectiva de los pueblos indígenas en todos
los asuntos que les conciernen.

Sin embargo, aunque en el papel existen leyes y
tratados que reconocen los derechos de los
pueblos indígenas como la libre determinación, la
autonomía o la participación política, en la práctica
estos derechos se violan constantemente. Las
consultas a las comunidades se hacen a medias o se
ignoran por completo; los recursos no se distribuyen
de manera justa; y quienes alzan la voz suelen ser
silenciados, desplazados o incluso asesinados. Lo
que se presenta como una participación incluyente
muchas veces es solo una fachada que sirve para
legitimar decisiones tomadas desde el poder, donde
las élites siguen controlando los recursos, las
políticas y el rumbo del país. 

Esta enorme brecha entre el marco legal y la
realidad cotidiana deja claro que la inclusión
indígena en la vida política de México no puede
quedarse en lo simbólico. Se necesita una
transformación profunda que parta del respeto a
sus formas de organización, garantice el
cumplimiento real de sus derechos y escuche
verdaderamente las voces que hoy siguen siendo
ignoradas.



2025

A través de la Ley Orgánica para el Gobierno del Estado de Oaxaca,
que es antecesora de la primera Constitución estatal, se reconocía en su
artículo primero que, el estado estaba compuesto de todos los pueblos y
partidos que antes formaban la provincia. Al promulgarse la primera
Constitución del estado, se estableció que este se dividiría en
departamentos, partidos y pueblos; los últimos estarían administrados
por alcaldes, regidores y síndicos, siempre que su población llegara a
“tres mil almas”. 

Desde entonces, la división y desarticulación de las
estructuras políticas de los pueblos indígenas han
estado presentes, con la firme intención de reducir
en gran manera su capacidad de ejercicio de poder.
Razón por la cual, en el estado de Oaxaca, el debate
acerca de los derechos de los pueblos indígenas
comenzó desde antes de la formación jurídica del
Estado mexicano, quienes para hacer frente a la
opresión española, reconocieron la organización que
en aquel entonces asumieron los pueblos indígenas.

Los derechos de los pueblos indígenas, tal como son, la existencia, la elección de sus propios gobiernos
según sus costumbres y el derecho a la propiedad de tierras y aguas; fueron reconocidos por la Corona
española desde antes del reconocimiento de México como país independiente. Lamentablemente, a
ellos se les ignoraba como parte de la población mexicana, a tal punto que, el poder constituyente que
redactó la primera Constitución del Estado mexicano, siendo conocedores de la existencia de los
pueblos indígenas y de los derechos que les habían sido reconocidos, se negaron a ratificar los mismos
en el texto constitucional.

oaxaqueña, ¿democracia
ineficiente?

Pluri
culturalidad

 Y
u

ri
tz

i C
ar

ol
in

a
So

lí
s C

ru
z



2025

En 1992, en el último año de su periodo como
gobernador de Oaxaca, el Lic. Heladio 
Ramírez López, envió una iniciativa al Congreso
local que deriva en el Código de Instituciones
Políticas y Procedimientos Electorales de Oaxaca
(CIPPEO), mediante el cual se constituyó el
Instituto Estatal Electoral (IEE), primer órgano
electoral en el estado. Su función principal fue la
preparación, desarrollo y vigilancia de los procesos
para la elección de gobernador, diputados y
autoridades municipales, restándole la función a la
Secretaría General de Gobierno del Estado. Lo
relevante es que en el artículo 110 del entonces
CIPPEO se reconoció y admitió por primera vez la
elección de autoridades municipales por el Sistema
de Usos y Costumbres.
Para considerar la participación política de los
pueblos indígenas de Oaxaca, es 
necesario considerar que estas comunidades
estructuran su proceso de formación en el servicio a
través del sistema de cargos. En algunas
comunidades el servicio empieza a la edad de 7 años,
se toma en cuenta el servicio en la iglesia como
monaguillo, pero normalmente se considera la
participación en el momento en que se tiene un hijo
o se integra una familia; el servicio que se presta a lo
largo de la vida del ciudadano en la comunidad no
es remunerado, la compensación se da a través del
reconocimiento de la comunidad, así trabajas y
participas desde diferentes ámbitos.
Existe en esta estructura un modo de reunión y
participación peculiar, la “asamblea”,
Este es el lugar donde la comunidad y los individuos
participan en la toma de decisiones para configurar
la vida social, política y económica de la comunidad;
es ahí donde se discuten y deciden los derechos y
obligaciones de los miembros de la comunidad,
mismos que permiten su reproducción y
continuidad. (Singer Sochet, 2013).

Para que la democracia cobre sentido,
existen dos elementos fundamentales, la
participación ciudadana y la representación
política, aunado a que, si el mismo Abraham
Lincoln proclamó que la democracia es “el
gobierno del pueblo, por el pueblo y para el
pueblo” (Lincoln, 1958). No se puede dejar
fuera de este pueblo a los Amuzgos,
Cuicatecos, Chatinos, Chinantecos,
Chocholtecos, Chontales, Huaves, Ixcatecos,
Mazatecos, Mixes, Mixtecos, Nahuas,
Tacuates, Triquis, Zapotecos y Zoques; que
forman parte del estado multiétnico,
pluricultural y multilingüe, que es Oaxaca.

Pero, ¿Cómo podrían participar los pueblos
indígenas?, pues bien, se debe a los 
existentes sistemas normativos indígenas,
que antes eran conocidos como “usos y
costumbres”, que son los principios
generales, las normas orales o escritas que los
municipios y comunidades indígenas
reconocen como válidas y aplican en su vida
diaria.
Este reconocimiento a los pueblos indígenas
y a sus derechos, inició con la reforma a la
Constitución oaxaqueña de octubre de 1990,
en el marco de la adhesión de México al
Convenio 169 de la Organización
Internacional del Trabajo, pero también, con
esa reforma al artículo 16, se estableció que
“el estado tiene una composición étnica
plural, sustentada en la presencia de los
pueblos indígenas que lo integran y que, en la
ley se establecerán el respeto a las tradiciones
y prácticas democráticas de las comunidades
indígenas” (Singer Sochet, 2013, p. 25).

La asamblea comunitaria es considerada una fuente
normativa del orden jurídico 
mexicano; en el caso de Oaxaca, ha servido para
identificar las tensiones normativas entre el derecho
individual y colectivo, para proponer estrategias y
mecanismos de conciliación y acuerdo comunitarios
y para armonizar su sistema normativo interno con
los derechos humanos fundamentales, tal es el caso
del ejercicio de los derechos políticos de las mujeres.



2025

Tal propuesta únicamente garantizaría una parte de
representación, pero estaría alejada de la
participación efectiva, al verse limitada al nivel
municipal.

Se habla de pluriculturalidad, un conjunto de
pensamientos e ideologías diversas que en la realidad
llegan a convertirse en segmentación, y, no solo por
pertenecer a diversos municipios o regiones, sino
porque la historia indica que la convivencia entre los
diferentes pueblos indígenas no ha sido fácil y
mucho menos, cuando estos tienen acercamiento
con el exterior, es decir, con las comunidades
acostumbradas a los partidos políticos. La diversidad
que caracteriza las acciones ejecutadas para incidir
en la vida pública del estado, orientadas por el
pensamiento y las costumbres adoptadas en cada
comunidad, exige un asunto digno de evocar; y es
que, el engranaje idóneo de la democracia se logra
cuando la voluntad de los individuos se hace
presente para intervenir en actividades públicas,
siendo portadores de intereses sociales; pero más
importante aún, cuando se cuenta con un ambiente
político democrático que vuelve tangible el poder que
se le ha conferido al pueblo para preponderar sobre
el poder gubernamental. 

Es entonces, cuando llegamos a la deducción de que
la cantidad de votos en las elecciones no determina el
estado en el que se encuentra la democracia del
estado, sino que, más allá de simples cifras, se
encuentra un todo, que no es homogéneo, porque es
resultado de una vida en sociedad en la que
convergen características volátiles y propias de cada
territorio; por lo cual, la participación política de
cada grupo o sujeto debe entenderse desde las
motivaciones que los hacen ser partícipes y, sobre
todo, discernir que los pueblos indígenas de Oaxaca
no se encuentran supeditados a la voluntad de “los
más fuertes” políticamente, pues jurídicamente,
todos se encuentran en igualdad de condiciones.

“La voluntad del pueblo será la base de la
autoridad del gobierno", es lo que se dice en un
régimen democrático, ya que este permite
tomar decisiones entre los miembros de una
comunidad; no obstante, hasta el momento
ésta únicamente ha sido una inspiración, un
ideal a alcanzar en la vida política del país,
misma que se intensifica en un estado
pluricultural como lo es Oaxaca. 
Se cuenta con casos donde en las agencias o
cabeceras que registran mayor población,
designan a las autoridades por imposición,
dejando en segundo plano la representación
necesaria de las localidades más pequeñas o
alejadas. Pero esto no solamente ocurre con
los nativos de aquellas comunidades, sino que,
se da aún más entre los avecindados de ciertos
territorios, pues, es a ellos a quienes se excluye
de participar de las decisiones del pueblo.
Si bien es cierto que, las movilizaciones
indígenas y los tratados firmados por México
con organismos internacionales permitieron
reducir la brecha de desigualdad que hasta el
momento estaba normalizada entre los
anteriormente mencionados y el resto de la
población; la forma en que estos acuerdos se
concretaron sigue siendo vaga e inclusive
ambigua, al ser normas no escritas. Pero
también, se debe equilibrar con el valor
jurídico que adquieren por ser prácticas de
tipo comunitario que tienen carácter formal y
consensuado, siendo parte de la identidad de
las propias comunidades.

La dificultad de lograr una representación real
que involucre a cada miembro de un estado
tan diverso, también radica en que la división
política entre los estados de la federación
produjo la fragmentación de las comunidades
indígenas, transformándose en minorías
dentro del ámbito municipal, situación que
agudiza la traducción de su participación
electoral en la representación política.

El vacío que ha dejado la falta de inclusión de
la población indígena en la democracia, ha
pretendido resolverse con la intromisión de los
partidos políticos, quienes han resuelto que,
incluirán en las planillas para la renovación de
ayuntamientos, a miembros que pertenezcan a
las comunidades indígenas de dicho territorio. 



LOS PUEBLOS INDÍGENAS DE OAXACA
COMO MODELO DE AUTOSOSTENIBILIDAD

Y GOBERNANZA

2025OAXACA DE JUÁREZ 

En un mundo marcado por el cambio climático, la desigualdad
social y la pérdida de biodiversidad, las respuestas tradicionales
basadas en el crecimiento económico ilimitado han demostrado
ser insuficientes. Frente a esta crisis global, los pueblos indígenas
de Oaxaca han mantenido sistemas de vida basados en el
equilibrio ecológico, la autosuficiencia y la organización
comunitaria. Estos modelos ofrecen alternativas viables a los
desafíos contemporáneos, y su análisis resulta fundamental para
repensar el rumbo del desarrollo global.

La autosostenibilidad de los pueblos indígenas de Oaxaca se
manifiesta en diversas esferas: desde prácticas agrícolas como la
milpa (que combina maíz, frijol y calabaza para conservar la
fertilidad del suelo) hasta la construcción de viviendas con
materiales locales, el uso de medicina tradicional y la producción
artesanal de textiles y utensilios. Estas prácticas no solo
garantizan la autonomía alimentaria y económica, sino que
también contribuyen a la conservación del medio ambiente
(Altieri & Nicholls, 2017; Martínez-Torres & Rosset, 2014). 

Este modelo contrasta con el consumismo dominante en las
sociedades urbanas, donde el ciclo de producción y desecho es
cada vez más acelerado. La cultura indígena, al centrarse en la
funcionalidad y durabilidad de los bienes, plantea una crítica al
modelo capitalista y ofrece un camino hacia una economía basada
en necesidades reales y no en la acumulación de riqueza
(Latouche, 2011).

Autosostenibilidad indígena como modelo
alternativo

Los sistemas normativos indígenas, conocidos como usos y
costumbres, han logrado sostener modelos democráticos
participativos en más de 400 municipios de Oaxaca. A
través de asambleas comunitarias, rotación de cargos y
rendición de cuentas, se mantiene un vínculo estrecho entre
la comunidad y sus autoridades, lo que fortalece la
legitimidad política (IEEPCO & ONU Mujeres, 2022). 

En un contexto global donde las democracias enfrentan
crisis de representación, populismo y desconfianza
ciudadana, estos modelos indígenas aportan lecciones clave
sobre la gobernanza horizontal y el servicio colectivo. Son
ejemplos de cómo es posible construir estructuras políticas
centradas en el bien común y la participación directa
(Levitsky & Ziblatt, 2018; Kowalewski, 2021).

Gobernanza comunitaria y legitimidad
política

DAVID ANTONIO GARCÍA CRUZ



2025OAXACA DE JUÁREZ 

No obstante, la implementación de estos sistemas enfrenta numerosos desafíos.
La presión del mercado global, la degradación ambiental y el cambio climático
han puesto en riesgo las prácticas agrícolas tradicionales. Además, los sistemas
de gobernanza comunitaria deben enfrentarse al marco legal nacional, a la
migración y a nuevas dinámicas sociales que exigen mayor inclusión de mujeres
y jóvenes (Altieri & Nicholls, 2020; Hernández Castillo, 2019). 

Frente a ello, se vuelve necesario combinar la sabiduría ancestral con
herramientas modernas, como las tecnologías sustentables, el comercio justo y
la digitalización. Esto permitiría a las comunidades fortalecer su autonomía y
evitar la mercantilización de su cultura sin perder su esencia (Barkin, 2018;
Boege, 2020).

Los saberes indígenas han traspasado las fronteras locales, influenciando
movimientos ambientales y legislaciones internacionales. La cosmovisión que
concibe a la Tierra como un ser vivo ha sido clave en el reconocimiento legal de
los derechos de la naturaleza en países como Ecuador y Bolivia. Asimismo, los
modelos de agroecología y democracia comunitaria han sido replicados en
diversos contextos globales (Toledo & Barrera-Bassols, 2019).

Retos contemporáneos y adaptación de las
tradiciones

Impacto global y revalorización de los saberes indígenas

Este reconocimiento no debe limitarse a lo simbólico, sino traducirse en
políticas que respeten y fortalezcan la autonomía de los pueblos indígenas,
promoviendo una verdadera justicia histórica y una transformación estructural
del modelo de desarrollo.



Bolivia

PROLEGÓMENOS



Para comprender las dinámicas de
interacción, la cultura y la
interpretación de la realidad en
una sociedad, resulta útil acudir a
disciplinas como la sociología. No
obstante, la historia permite un
análisis profundo al situar estos
fenómenos en su evolución
temporal, aportando elementos
esenciales para entender cómo se
han configurado las estructuras
sociales actuales. 

En este contexto el caso de Bolivia resulta especialmente
interesante, por haber mantenido hasta hoy una
población mayoritariamente indígena. 
A diferencia de otros países donde el mestizaje, las
epidemias y la exclusión sistémica redujeron a las
poblaciones indígenas a minorías demográficas. Bolivia
conserva una fuerte presencia indígena que ha influido
decisivamente en su vida política y cultural reciente, sin
embargo está presencia no siempre fue reconocida lo que
plantea la necesidad de revisar críticamente el papel que
se la ha dado a los pueblos originarios en las decisiones
políticas de su país.

Antes de la llegada de los europeos al continente americano, los pueblos originarios ya
contaban con complejos sistemas de organización social, política y religiosa. Estos
sistemas fueron profundamente alterados con la colonización europea, en un proceso
que a lo largo de varios siglos transformó las estructuras originales e impulsó nuevas
dinámicas sociales, muchas de las cuales derivaron en formas persistentes de
marginación, exclusión y discriminación hacia los pueblos indígenas, una de las
principales expresiones de esta exclusión es plausible en su limitada participación en
la toma de decisiones políticas que tienen repercusión en su vida diaria.

LA LUCHA HISTÓRICA DE
LOS PUEBLOS INDÍGENAS
DE BOLIVIA POR SU
PARTICIPACIÓN POLÍTICA

¿POR QUÉ IMPORTA EL CASO BOLIVIANO?

INTI XAMITL AUDELO ORTEGA

BOLIVIA ANTES DE BOLIVIA 

Por lo cual, se hará una revisión a la historia de Bolivia, para identificar el papel que
tienen los pueblos originarios en la toma de decisiones políticas de su territorio,
tomando un periodo que inicia antes de la conquista hasta la actualidad.



Bolivia es una nación con rico patrimonio cultural,
fruto de las culturas que se desarrollaron en su
territorio, además cabe destacar que es de las
naciones con mayor población indignena en América,
“Cerca del 62% de la población de Bolivia se considera
indígena, de la cual la mayoría es de origen quechua
y aymara” (Valenzuela, 2004), sin embargo, al igual
que en el resto del continente, la forma de vida de
estas culturas se vio afectada durante la conquista y
posterior colonización española, lo cual trajo una
serie de cambios, que afectaron y desplazaron las
antiguas costumbres de las culturas indígenas, a
causa de la imposición de la fe y costumbres
españolas y donde al igual que la inmensa mayoría de
naciones hispanoamericanas, después de su
independencia, las estructuras de dominación
coloniales, continuaron y permanecieron durante
mucho tiempo más, por lo que se vuelve interesante
estudiar las luchas de los pueblos originarios de
Bolivia, dado que su población nativa es
mayoritaria, respecto a otros países donde tanto
epidemias, guerras y el mestizaje, hicieron de la
población nativa un grupo minoritario. 

GENERALES DE BOLIVIA 

CONTEXTO HISTÓRICO 

Al hablar sobre la evolución de la
participación política de los pueblos
originarios, podemos identificar que Bolivia
al ser un estado pluricultural donde
convergen diferentes grupos étnicos, no se
están exentos de pugnas y controversias,
que aunque en la actualidad comparten un
mismo territorio, los diferencian sus
lenguas y costumbres.  

Por mencionar a algunas de las culturas más
relevantes previo al periodo inca podemos
hallar a la cultura Wankarani y La cultura
Chiripa se remonta al año 1.200 antes de
nuestra era y pervive hasta el siglo segundo
después de Cristo.



A la par de los Chiripas y los Wankaranis se desarrolla
otra cultura la Tiwanaku, la cual tendría una
permanencia mayor a través del tiempo, su historia ha
sido dividida en tres grandes épocas: Período Aldeano
(1200-1100 a. C) Período Urbano (1100 a.C - 600 d.C) y
Período Imperial (600-700 d.C)

Desaparecido el Imperio Tiahuanaco, la región quedó
fragmentada en varias etnias aimaras que conviven
con los urus quienes en un momento tuvieron el
dominio de la cuenca lacustre, a este periodo se le
conoce también como el de los Señoríos Collas, periodo
en el cual se asentaron más grupos diferentes de los
Aymaras en el actual territorio boliviano. 
Para el siglo XV comienzan a establecerse los Incas,
siendo Tupac Inca Yupanqui quien consolida la
conquista del Collasuyo.

El momento clave para entender las luchas sociales que hoy se presentan en Bolivia
inicia con la llegada de los Incas, pues como nos indica Ranincheski, da Silva (2012) 

Los que viven en el altiplano, en general, se
identifican y son identificados como Collas (derivado de
Colla Suyo, una de las cuatro antiguas divisiones del
imperio incaico, que era también formado por
Antesuyo, Contesuyo y Chinchai Suyo, que reunidos
formaban Tawantisuyo, “las cuatro tierras”). Los que
viven en las “tierras bajas”, genéricamente son
identificados y se identifican como Cambas. Hay una
histórica rivalidad entre Collas y Cambas, manifestada,
muchas veces, en un tradicional regionalismo.



LA “MITA”

CONQUISTA ESPAÑOLA

REVUELTAS INDIGENAS

Y esto es importante pues buena parte del sistema de
dominación español, retomo 
elementos de la dominación inca, como fue el caso de
la “mita” que fue un sistema de trabajo obligatorio
con una paga baja en la minería o agricultura. La
lucha por la participación se ve muy marcada en tres
periodos concretos de la historia de Bolivia, primero
con las rebeliones indígenas del siglo XVII 

La conquista del Imperio inca por Francisco Pizarro
abrió el camino para el sometimiento de la Bolivia
actual en el año 1535 y el establecimiento de la Real
Audiencia de Charcas, parte esencial del Virreinato
del Perú, que abarcó todo lo que hoy es el territorio
boliviano, teniendo una economía centrada en la
extracción de metales, mediante el uso de mano de
obra indigena, mediante la encomienda y la mita
minera, se obligaba a las poblaciones aymaras y
quechuas a trabajar en campos y minas en condiciones
deplorables. 

La lucha por la libertad de estos pueblos se mantuvo
presente durante toda la época virreinal como nos da
muestra de ellos las constantes rebeliones acontecidas
durante el dominio español, como es el caso de 1661
donde los mestizos de La Paz, bajo el mando de Juan
de Vega y Antonio Gallardo, se sublevaron, mataron
al corregidor y saquearon la ciudad. Cuatro años
después, en 1665, la población minera de Laicacota
también se rebeló contra el sistema colonial.
Posteriormente, en 1685, el virrey, duque de la
Palata, prohibió expandir la mita a 14 provincias
más, además de las 16 ya afectadas, buscando reducir
el impacto de este sistema de trabajo forzado.
Sin embargo, en 1691, el virrey, conde de la
Monclova, decidió liberar a algunos grupos de
mitayos y ordenó que se les pagará jornales como a los
trabajadores voluntarios, aunque esta medida no
resolvió las tensiones.



El proceso de independencia de Bolivia, fue de los
últimos en concretarse, la consumación de su
independencia se daría hasta 1825, ese mismo año se
redactará la primera constitución de Bolivia la cual
entre muchas cosas dejaba excluida a la población
indígena de forma implícita, se mantiene así por
algún tiempo, por lo que en los primeros años de la
Bolivia independiente no se permitía el derecho a la
ciudadanía pese a que la mayoría de los impuestos
vienen de la población indígena.

De Aguilar (2014) nos dice que:
“ En la Constitución de 1839, el objetivo fundamental
de la reforma electoral fue rediseñar una ciudadanía
política letrada, lo cual se tradujo en la exigencia de
saber leer y escribir para poder votar. Esto dejó
fuera del juego político a la gran mayoría indígena,
que no tenía acceso a la educación formal” 

Está imposición de los primeros poderes constituyentes en Bolivia se justificaban bajo
el hecho de que sólo, quien dispone de recursos es capaz de disponer el tiempo para
ejercer su voto, por un proceso racional en la toma de decisiones, si bien es un buen
argumento, pues todo ciudadano debe decidir de forma racional, el negar la
posibilidad de ser representado atenta los principios de la democracia, pues como va a
tener el control de un país una minoría que se dirige a sí misma ignorando a la mayoría
que contribuye de forma significativa en los impuestos, sin siquiera tener la
posibilidad de ejercer derechos políticos.



Continuando con lo dicho por De Aguilar (2014):

Para 1952 comenzó a revertirse esa lógica: con la Revolución Nacional se introdujo el
sufragio universal y se ejecutó la reforma agraria, devolviéndole tierras a miles de
familias campesinas. Posteriormente, entre 1960 y 1980, surgieron organizaciones como
la CSUTCB que articularon reclamos de autonomía y dignidad. Finalmente, la elección
de un presidente indígena en 2005 y la refundación como Estado Plurinacional en 2009
no son rupturas abruptas sino la culminación de un proceso de progreso paulatino: cada
reforma, cada sindicato y cada manifestación, desde el alto colonial hasta la
Constitución del siglo XXI, sumaron esfuerzos para transformar la marginación
originaria en protagonismo político

“ Ocho años más tarde, la Constitución de 1851
eliminaría esa diferencia entre elecciones,
sancionando la condición de letrado tanto para
elegir representantes como para el presidente de la
república. Esto se ratificaría en las Constituciones
posteriores durante un siglo […] De este modo, la
gran mayoría indígena y, en general, del pueblo,
quedaba automáticamente fuera del juego electoral”

“ Se puede afirmar que es el inicio del siglo XXI, con la entrada en
escena de Evo Morales y de los movimientos indígenas y campesinos que
lo precedieron y sacudieron al país (tales como la Guerra del Agua, la
Guerra del Gas, etc.)” (Ranincheski & da Silva, 2012).



Por otra parte tenemos en cuenta que “Algunos procesos más dramáticos fueron
importantes para construir una coyuntura favorable a la victoria de un indígena, de
los cuales la llamada Guerra del Agua (2000–2003), la Guerra del Gas y las renuncias de
dos presidentes de la República” (Ranincheski & da Silva, 2012).

A lo largo de la historia de Bolivia, la participación política de los pueblos indígenas
ha estado marcada por la exclusión, la resistencia y la transformación. Desde los
sistemas coloniales que impusieron el trabajo forzado y negaron toda forma de
representación, hasta las constituciones republicanas que restringieron el derecho al
sufragio mediante exigencias como la “ciudadanía letrada”, las estructuras de poder
se construyeron sobre la negación de los pueblos originarios como sujetos políticos.

Sin embargo, el recorrido histórico también evidencia una continuidad de luchas y
formas de organización indígena que, pese a las barreras impuestas, se sostuvieron
con fuerza a lo largo del tiempo. La Revolución de 1952 marcó un punto de inflexión con
el sufragio universal y la reforma agraria, aunque aún bajo una visión tutelar del
indígena. Es en el siglo XXI donde estas demandas encuentran por fin un cauce
institucional con la elección de un presidente indígena y la creación del Estado
Plurinacional, que reconoce la diversidad cultural, lingüística y política de la nación
boliviana.

La victoria de Evo Morales en las elecciones para la presidencia de la
República representó una transición en los casi veinte años de
aplicación de conceptos neoliberales. Los indicadores sociales y
económicos bajísimos y las demandas populares por cambios y mayor
posibilidad de inserción política fueron constantemente ignorados en el
período predecesor al gobierno de Morales” (Ranincheski & da Silva,
2012).



No obstante, como se señaló anteriormente, las tensiones no han desaparecido. El
conflicto entre el poder central y las regiones, así como las diferencias entre pueblos
del altiplano y de las tierras bajas, siguen revelando la necesidad de construir una
participación más equitativa, incluyente y representativa. A pesar de ser mayoría
demográfica, la fragmentación histórica, las divisiones regionales y la discriminación
estructural dificultaron la consolidación de un bloque indígena unificado.

Comprender este proceso permite visibilizar que la participación política de los
pueblos indígenas en Bolivia no ha sido una concesión, sino el resultado de siglos de
resistencia, organización y búsqueda de justicia. Reconocer este recorrido es también
una forma de dar sentido al presente y de proyectar un futuro en el que la ciudadanía
plena no esté condicionada por el origen, el idioma o la historia.



"BOLIVIA: RECONOCIMIENTO
INDÍGENA Y TENSIÓN

ESTATAL"
O S C A R  M I G U E L  C A R R E T O

R E Y E S  



“Nosotros no somos mitos del pasado, ni del presente, sino que somos
pueblos activos. Mientras haya un indio vivo en cualquier rincón de América y
del mundo, hay un brillo de esperanza y un pensamiento original.” (Rigoberta
Menchu).
La visibilización de los pueblos indígenas en América Latina ha sido un
proceso largo y complejo, marcado principalmente por la resistencia, la lucha
por los derechos fundamentales, la autonomía y la constante lucha de
reconfigurar el Estado en sociedades plurinacionales. 
En el mundo hay más de 5,000 pueblos indígenas diferentes, a los que
pertenecen 476 millones de personas aproximadamente, esto representa un
poco mas del 06% de la población mundial; se extiende por más de 90 países
de todas las regiones y se hablan más de 4,000 lenguas. Aunque sus
costumbres y tradiciones, es decir, sus culturas son diferentes, todos los
pueblos indígenas viven la misma cruda realidad en todo el mundo. Sus
derechos humanos son violados habitualmente por parte de las autoridades
estatales, y sufren elevados niveles de marginación y discriminación. Los
pueblos indígenas tienen mas posibilidades de vivir en pobreza extrema y
sufren tasas mas elevadas de carencia de tierras, desnutrición,
desplazamiento y despojo de sus territorios, mismos que han habitado por
generaciones. 



La historia política de Bolivia no puede
comprenderse sin atender el papel de
sus pueblos originarios. En una nación
donde más del 40% de la población se

identifica como indígena, la
participación política ha sido

históricamente negada, limitada o
manipulada. Sin embargo, el ascenso

de Evo Morales a la presidencia en
2005 y la posterior redacción de la

nueva Constitución Política del Estado
(CPE) en 2009 marcaron un cambio
sin precedentes: el reconocimiento

formal de Bolivia como Estado
Plurinacional y la inclusión de

derechos específicos para los pueblos
indígenas.

Este artículo parte de la premisa
de que, si bien se han logrado
avances formales, subsisten
tensiones estructurales que
obstaculizan una participación
política indígena
verdaderamente autónoma y
efectiva. A través de una revisión
histórica y sociopolítica, se
analizará cómo han participado
los pueblos indígenas en la vida
política de Bolivia, qué
obstáculos enfrentan y hasta
qué punto el Estado Plurinacional
ha transformado la relación
entre el Estado y sus pueblos
originarios.



Durante la época colonial, los pueblos indígenas fueron objeto de
explotación económica, marginación política y subordinación
cultural. El sistema de encomiendas, el tributo indígena y la
imposición del idioma español consolidaron estructuras de
exclusión que perduraron tras la independencia. La Revolución
Nacional de 1952, que otorgó el voto universal y promovió una
reforma agraria, significó un avance, pero no logró alterar la
naturaleza monocultural y centralista del Estado boliviano.
Fue recién en la década de 1990 cuando los movimientos indígenas
irrumpieron con fuerza en la arena política nacional. La Marcha por
el Territorio y la Dignidad de 1990 fue un punto de inflexión, al situar
en el debate público los reclamos por autonomía, tierra y
reconocimiento. Estos movimientos culminaron con la llegada de
Evo Morales, líder cocalero y representante del pueblo Aymara, a la
presidencia en 2005.
Uno de los logros más significativos de los pueblos indígenas
bolivianos fue la redacción de la Constitución de 2009, que
reconoce a Bolivia como un Estado Plurinacional y establece la
autonomía indígena originario campesina (AIOC). Este documento
constitucional reconoce no solo los sistemas normativos indígenas,
sino también su derecho a la libre determinación, al autogobierno y
a la participación directa en todas las instancias del Estado.



Entre los artículos más relevantes se
encuentran:
● Artículo 1: Declara a Bolivia como un Estado
Plurinacional.
● Artículo 2: Reconoce el derecho de los
pueblos indígenas a la autodeterminación.
● Artículos 289–296: Regulan la autonomía
indígena originaria campesina.
Este marco legal significó una ruptura con el
modelo de Estado-nación tradicional y
permitió que varias comunidades se
constituyeran como entidades territoriales
autónomas. No obstante, en la práctica, la
implementación de estas autonomías ha sido
lenta y compleja, limitada por la burocracia
estatal y la falta de recursos técnicos y
financieros.
A pesar de los avances normativos, los pueblos
indígenas enfrentan una serie de desafíos que
limitan su participación política real, algunos
ejemplos por mencionar son: 
Cooptación política: Muchos líderes indígenas
han sido incorporados a estructuras
partidistas, lo cual ha debilitado su capacidad
de representación autónoma. 
Conflictos con el modelo extractivista:
Proyectos de desarrollo como la explotación
del litio o hidrocarburos han generado
tensiones entre las comunidades indígenas y el
Estado, especialmente cuando estos se
imponen sin consulta previa. 
Criminalización de la protesta: En varios casos,
la defensa de los territorios ancestrales ha sido
respondida con represión estatal y
judicialización de líderes indígenas.
Estos problemas reflejan una contradicción
estructural: mientras el discurso oficial
promueve la inclusión indígena, en la práctica
persisten dinámicas de subordinación y
centralismo político.



En comparación con otros países latinoamericanos
como México, Perú o Colombia, Bolivia ha avanzado
notablemente en el reconocimiento formal de los
derechos indígenas. Sin embargo, los retos en la
implementación son compartidos. En todos estos
países, la lucha por la tierra, la consulta previa y la
representación política sigue siendo fuente de
conflicto. Lo que distingue a Bolivia es el nivel simbólico
y legal de reconocimiento, pero esto no
necesariamente se traduce en mayor empoderamiento
real. Como señala el informe de la CEPAL (2020),
muchos Estados latinoamericanos reconocen a los
pueblos indígenas en sus constituciones, pero carecen
de mecanismos efectivos para garantizar sus derechos. 
La participación de los pueblos indígenas en la política
boliviana representa uno de los procesos más
profundos de transformación institucional y simbólica
en América Latina. El paso de la exclusión sistemática a
la visibilización constitucional de los pueblos originarios
no solo modificó la estructura jurídica del Estado
boliviano, sino que también reformuló la noción misma
de ciudadanía y de soberanía. Sin embargo, la distancia
entre el reconocimiento formal y la participación
efectiva sigue siendo considerable, y constituye uno de
los desafíos centrales del proyecto plurinacional.
Bolivia ha conseguido avances significativos en
comparación con otros países latinoamericanos: ha
institucionalizado derechos colectivos, ha creado
espacios de autonomía indígena y ha reconocido la
pluralidad cultural del país. La Constitución de 2009 se
erige como uno de los instrumentos más progresistas
de la región en términos de derechos indígenas. Pero al
mismo tiempo, la práctica política cotidiana ha revelado
contradicciones que cuestionan la profundidad del
cambio: la cooptación de liderazgos indígenas por
partidos políticos, la criminalización de la protesta
social y la implementación de políticas de desarrollo
extractivista  sin consulta previa muestran que las viejas
estructuras de poder siguen operando, aunque
disfrazadas bajo nuevos lenguajes.



Desde una perspectiva de las relaciones internacionales, la experiencia boliviana
también pone en evidencia los límites y posibilidades del reconocimiento estatal
frente a los marcos globales de gobernanza. Por un lado, organismos
internacionales como la ONU y la OIT han respaldado los derechos de los pueblos
indígenas, ejerciendo presión sobre los Estados para cumplir con normas como el
Convenio 169 o la Declaración de las Naciones Unidas sobre los Derechos de los
Pueblos Indígenas. Por otro lado, las exigencias del mercado global, las inversiones
extranjeras y las alianzas estratégicas imponen límites estructurales a la
autonomía indígena, especialmente cuando se trata de recursos naturales.
La clave, entonces, no solo reside en el plano legal, sino en la redistribución real del
poder, el fortalecimiento institucional de las autonomías y la transformación
cultural de la sociedad boliviana en su conjunto. Es decir, se requiere que el Estado
no actúe como un ente tutelar que "incluye" a los pueblos indígenas, sino como un
espacio compartido de decisión política, donde la diversidad no sea un elemento
accesorio sino constitutivo.
En última instancia, el caso boliviano nos invita a repensar la democracia desde
una lógica intercultural, en la que la voz de los pueblos indígenas no sea un añadido
simbólico, sino una fuerza articuladora de nuevas formas de convivencia política.
Su lucha por una participación plena no es solo un tema nacional, sino una
contribución a los debates globales sobre pluralismo, justicia y autodeterminación.
Por tanto, el futuro del Estado Plurinacional no depende únicamente de la voluntad
gubernamental, sino del fortalecimiento de las bases comunitarias, del respeto a la
diversidad y del reconocimiento real de los pueblos indígenas como sujetos
políticos con plena capacidad de gobernar sus destinos.



EL DESPERTAR
DE LA 
PARTICIPACIÓN
INDÍGENA  EN
BOLIVIA 
JONATHAN CIANIS RIOS CRUZ 

Bolivia es un país con una riqueza cultural
enorme, donde conviven muchas comunidades
con distintas lenguas, costumbres y formas de
vida. Entre ellas, los pueblos indígenas han
jugado un papel central en la historia del país.
Sin embargo, durante mucho tiempo su
presencia no fue reconocida ni valorada dentro
del sistema político. Aunque eran mayoría
en la población, sus voces eran ignoradas en las
decisiones del gobierno y sus formas de
organización tradicional quedaban fuera de los
marcos oficiales. Esta situación comenzó a
cambiar a partir de las últimas décadas del siglo
XX, cuando las comunidades indígenas
empezaron a organizarse y exigir el respeto de
sus derechos.
Uno de los momentos más importantes de
este proceso ocurrió en 1990, con la llamada
Marcha por el Territorio y la Dignidad, en la
que pueblos indígenas de las tierras bajas
recorrieron largas distancias para llegar a la
sede del gobierno en La Paz. Esta
movilización logró captar la atención nacional
e internacional, y marcó un ante
s y un después en la relación entre el Estado y las
comunidades indígenas. .



A partir de entonces, se abrieron nuevas posibilidades para el
reconocimiento de sus derechos, especialmente en lo relacionado con
sus territorios,
identidad y formas de vida. También se empezaron a discutir reformas
legales que
permitieran una mayor inclusión dentro de la estructura del país.
Durante los años 90, Bolivia aprobó varias leyes importantes, como la
Ley de Participación
Popular (1994), que permitió a las comunidades tener mayor
representación en los
municipios, y la reforma constitucional de ese mismo año, que
reconoció el caráctermulticultural y multiétnico del país. También se
crearon las Tierras Comunitarias de Origen
(TCO), una figura legal que reconocía el derecho colectivo de los
pueblos indígenas a
administrar sus territorios. Estas medidas fueron pasos importantes,
aunque todavía faltaba
recorrido hacia una participación política más justa y directa. Además,
estos cambios
sirvieron como base para nuevas demandas organizadas desde los
territorios.

A partir de entonces, se abrieron nuevas posibilidades para el
reconocimiento de sus derechos, especialmente en lo relacionado con sus territorios,
identidad y formas de vida. También se empezaron a discutir reformas legales que
permitieran una mayor inclusión dentro de la estructura del país.
Durante los años 90, Bolivia aprobó varias leyes importantes, como la Ley de Participación
Popular (1994), que permitió a las comunidades tener mayor representación en los
municipios, y la reforma constitucional de ese mismo año, que reconoció el caráctermulticultural y
multiétnico del país. También se crearon las Tierras Comunitarias de Origen
(TCO), una figura legal que reconocía el derecho colectivo de los pueblos indígenas a
administrar sus territorios. Estas medidas fueron pasos importantes, aunque todavía faltaba
recorrido hacia una participación política más justa y directa. Además, estos cambios
sirvieron como base para nuevas demandas organizadas desde los territorios.



El cambio más profundo llegó en el año 2009,
cuando Bolivia aprobó una nueva
Constitución Política del Estado que definió al
país como un Estado Plurinacional. Esta
nueva forma de organización reconoció
oficialmente que Bolivia está compuesta por
múltiples naciones originarias, y no solo por una
sola identidad nacional. La Constitución de
2009 incluyó una serie de derechos para los
pueblos indígenas, como el autogobierno, la
autodeterminación, el uso de sus propias normas
y procedimientos, y la participación en
instancias de decisión tanto a nivel local como
nacional. También se estableció la posibilidad
de conformar autonomías indígenas originarias
campesinas, lo que les permitiría tener su
propio gobierno, basado en sus formas
tradicionales de organización. Este avance fue
celebrado como un acto de justicia histórica.

No obstante, aunque las leyes avanzaron
mucho en el papel, su aplicación ha sido más
complicada. En la práctica, muchas
comunidades han enfrentado obstáculos para
hacer
valer sus derechos. Por ejemplo, el proceso para
formar una autonomía indígena puede ser
largo, costoso y lleno de requisitos burocráticos.
En algunos casos, ha habido falta de apoyo
institucional o conflictos con autoridades
municipales o departamentales. Además,
existen
tensiones cuando los intereses económicos del
Estado, como la explotación de recursos
naturales, chocan con los derechos de los
pueblos indígenas sobre sus territorios. Esto ha
generado conflictos y protestas, especialmente
cuando no se respeta el derecho a la
consulta previa, libre e informada que
establece el Convenio 169 de la OIT, ratificado
por
Bolivia. La falta de aplicación efectiva de esta
consulta ha sido una de las principales
críticas hacia los distintos gobiernos,
incluyendo aquellos que se presentan como
aliados de
los movimientos sociales.



Otro aspecto importante ha sido la relación
entre las organizaciones indígenas y el poder
político. Con la llegada de Evo Morales al
poder en 2006, el primer presidente de
origen indígena en la historia del país, se
fortaleció el vínculo entre el gobierno y los
movimientos sociales indígenas.

 El llamado “Pacto de Unidad" entre organizaciones campesinas e indígenas fue clave en la
AsambleaConstituyente que redactó la nueva Constitución. Esta alianza permitió que muchas de
las
demandas históricas fueran tomadas en cuenta en el nuevo texto constitucional. Sin
embargo, con el paso del tiempo surgieron tensiones. Algunas decisiones del gobierno,
como proyectos de infraestructura en territorios indígenas sin una consulta adecuada,
fueron criticadas por las propias organizaciones. Esto demuestra que, aunque existe un
mayor reconocimiento formal, aún hay desafíos para garantizar una participación efectiva y
respetuosa.
En medio de este proceso, también han surgido nuevas generaciones de líderes indígenas
que no solo defienden los derechos de sus comunidades, sino que también participan
activamente en la construcción de propuestas políticas. Muchas mujeres indígenas han
comenzado a ocupar espacios que antes eran negados para ellas, aportando una visión
distinta y enriquecedora al debate público. Su participación no solo fortalece la democracia,
sino que también visibiliza otras luchas que se cruzan con la identidad indígena.

La educación también ha sido un factor clave en este camino. Con la nueva Constitución y
leyes como la Ley Avelino Siñani – Elizardo Pérez (2010), se promovió una educación
intracultural, intercultural y plurilingüe, reconociendo las lenguas indígenas como oficiales y
fomentando el respeto a la diversidad cultural en el sistema educativo. Este tipo de medidas
no solo permiten una mayor inclusión, sino que también ayudan a construir una identidad
nacional más amplia y representativa de todas las culturas que conviven en Bolivia.



Asimismo, los medios de comunicación
indígenas
y comunitarios han ocupado un papel
importante
para informar desde los territorios, denunciar
injusticias y promover la participación
ciudadana.
Radios comunitarias, periódicos en lenguas
originarias y programas televisivos producidos
por
organizaciones indígenas han servido como
herramientas fundamentales para democratizar
la información y fortalecer los procesos
organizativos.
También es importante mencionar la
participación de los pueblos indígenas en
escenarios
internacionales, donde han logrado llevar sus
demandas a espacios como la Organización
de las Naciones Unidas (ONU) o la Organización
de Estados Americanos (OEA). Allí han
hecho escuchar sus voces sobre temas como el
cambio climático, la protección de los
territorios y la defensa de los derechos
colectivos. Esta visibilidad global ha permitido
queBolivia sea vista como un país pionero en el
reconocimiento de los derechos indígenas,
aunque dentro del país aún quedan muchos
retos por superar.

A pesar de las dificultades, los pueblos indígenas
han sabido posicionarse como actores
políticos de peso. Han logrado colocar sus
demandas en el centro del debate nacional y
también han hecho escuchar su voz en espacios
internacionales. Su lucha no solo ha
transformado leyes, sino también la forma en que
se entiende la política en Bolivia. Hoy en
día, hablar de democracia en el país implica hablar
también de la participación indígena y
de su derecho a decidir sobre su destino.



La participación política indígena en Bolivia ha recorrido un largo camino, desde la exclusión
total hasta ocupar espacios en el gobierno y en instituciones nacionales e internacionales.
Las comunidades han logrado avances importantes gracias a su lucha organizada, y han
transformado la manera en que se entiende la política y la ciudadanía en el país. A pesar de
esto, queda mucho por hacer. Es necesario que el país siga trabajando para que sus leyes
se cumplan de manera efectiva, que los procesos de autonomía sean accesibles y que las
decisiones se tomen con la participación real de las comunidades. También es fundamental
respetar las formas propias de organización, los idiomas y las prácticas culturales que
forman parte esencial de su identidad



PANORAMASPANORAMAS
BoliviaBolivia



LAMENTOS
BOLIVIANOS
URIEL REYEZ ZARAGOZA

La perspectiva política de América Latina y el
Caribe engloban diferentes tópicos con base a la
necesidad de cada Estado-Nación, donde la
línea de la hegemonía del régimen democrático
liberal (exceptuando a Cuba, Venezuela y
Nicaragua) se jacta de visibilizar y fomentar la
pluralidad, el multipartidismo, la libre ideología
y una cultura política democrática, en la
que el pueblo es quien elige al gobierno y este
responde a las demandas del primero haciendo
uso de la teoría de sistemas, donde a groso
modo las necesidades son atendidas a través de
políticas públicas para un equilibrio en el
sistema (homeostasis).

Y la ironía de lo anterior es basta, pues dentro de
América Latina, el sistema político de
Bolivia trae consigo los vicios de cualquier
régimen democrático; desde finales del siglo XX,
Bolivia ha experimentado transformaciones
sociopolíticas, muchas de ellas impulsadas por
movimientos indígenas dentro del sistema
nacional, pero que ha estado en conflicto y
tensiones por el modelo tradicional de
democracia representativa, inherentemente
occidental y que no da cabida a otras
cosmovisiones para ejecutar una política real (ya
que dicho modelo se contrapone a la ideología
de los pueblos indígenas)



Entre los años 1999-2005 como señala Sanjínes, el neoliberalismo nubló
la relación entre el Estado y la sociedad y comenzaba expandirse en
América Latina y Bolivia no fue la excepción, haciendo de las suyas al
acentuar la exclusión de gran parte de la población y la indígena no se
exentó de esta, al reducir el rol del Estado y promover no solo el libre
mercado, sino también propagar todo lo que conlleva el Neoliberalismo
como la exclusión social popular y blindar la creciente brecha
económica entre las clases trabajadora y la élite empresarial y política,
todas estas implementadas por el Movimiento Nacionalista
Revolucionario dede 1985 (2004, p. 204)
La ley de Participación Popular intentó poner un freno a los vicios
neoliberales pero fue absorbida por la sólida ideología capitalista y a la
desorganización dentro de los mismos movimientos indígenas al caer
en errores de acción colectiva, es decir, una vez más las
mayorías desorganizadas sucumbieron ante la fuerza de la minoría
organizada, reforzando,  de esta manera seguir debilitando los
regímenes indígenas. Sin duda alguna el pluralismo y la
multiculturalidad se ven apagadas como el brillo del sol al atardecer por
la globalización y la capitalización que inherentemente trae consigo el
Estado Moderno, ya que las reglas del juego limitan la injerencia de
estos pueblos.

LOS NEO-LAMENTOS BOLIVIANOS



Si queremos adentrarnos al indigenismo boliviano, los Aymara
tienen un peso importante dentro del sistema boliviano, por lo
menos desde que su líder Evo Morales llega a la élite política; es
relevante subrayar el hecho de que en este periodo,es decir a partir
del 2006, los movimientos indígenas alcanzan una representación
institucional ya no de facto sino legal,

Pues desde la Constitución del 2009 en la que diversas reformas
blindaron a Bolivia como un Estado plurinacional en el cual se
reconocían autonomías indígenas y el derecho a la libre
autodeterminación.
Aunque no todo es color de rosa dentro de la política, ya que dicha
acción y la inclusión institucional generó tensiones entre la
democracia liberal y las formas comunitarias de gobernanza, es
decir, los actos de las reformas perjudicaban a los sistemas de
gobiernos indígenas.

Teóricos como Maquiavelo y Hobbes fueron las bases para
desarrollar la Teoría Realista dentro de las Relaciones
Internacionales, en estas vemos una perspectiva política más “cruda”
de cómo el Estado no cede el poder si no es para proteger los
propios intereses y que la lucha por preservar el poder; La llegada de
Evo Morales a la presidencia en 2006 representó el ingreso de un
actor no tradicional a la esfera del poder estatal, como líder sindical
cocalero y representante del pueblo aymara, Morales encarnó la
politización de identidades que
históricamente habían sido excluidas.

Desde la perspectiva realista, según Velásquez el Estado no cede
poder si no es para garantizar su propia seguridad o integridad, es
decir, “buscan maximizar su poder y proyectarlo en el ambiente
externo”(2016. p. 251) por ello,la paradoja boliviana radica en
que las mismas reformas que prometían empoderara los pueblos
indígenas, también sirvieron para neutralizar sus formas
tradicionales de autogobierno con el objetivo de proteger la
ideología socialista que persigue al sistema político boliviano.



Una vez más demostrando las falencias de ejercer
el poder político como individuos la corrupción y
el abuso de poder está presente hasta en los
sectores que se han catalogado
como minorías. En vez de propagar una
democracia indígena o comunitaria, el sistema
político indígena fue absorbido por una lógica
partidaria y estatal que debilitó la autonomía real
de las comunidades.

Aunque el reconocimiento constitucional de los
pueblos indígenas ha sido un paso
significativo, la participación política no siempre
ha sido efectiva y equitativa. Javier Sanjinés
muestra cómo las estructuras estatales aún
operan bajo lógicas coloniales de
exclusión y asimilación, y cómo la ciudadanía
indígena ha sido constantemente redefinida en
función de intereses fiscales o discursos de
civilización (2004, p.p 203-218).

A pesar de los retrocesos y contradicciones, los
pueblos indígenas han logrado instalar en el
debate nacional una nueva noción de
democracia, no como simple representación
formal, sino como ejercicio colectivo de
autodeterminación. Bolivia,en este sentido, se
convierte en un laboratorio político en constante
disputa para llevar el rumbo de un mismo
escenario político y determinar nuevos
paradigmas del indigenismo en el sistema
político.



B
o

l
iv

ia
: E

l
P

a
ís

 In
d

íg
e

n
a

Durante  muchos  años, los  pueblos  indígenas
en  Bolivia  fueron  rechazados  y  excluidos  de  los
procesos  políticos, a  pesar  de  ser  mayoría  en  el
país .  La  situación  política  de  los  pueblos
indígenas  ha  sido  objeto  de  exclusión,
marginación  y  discriminación .  Según  el  Censo
Nacional  de  2012, el  41 % de  la  población
boliviana  mayor  de  15 años  es  de  origen
indígena, aunque  las  proyecciones  de  2017 del
Instituto  Nacional  de  Estadística  señalan  que
ese  porcentaje  se  habría  ampliado  al  48 %. 

 e
l

s
ie

 c
r

y
s

t
a

l
 s

a
n

t
o

s
 P

é
r

e
z

 



Las  naciones  y  pueblos  indígenas
originarios  campesinos  existen  desde
tiempos  inmemoriales  y  siempre  han
sido  parte  fundamental  en  los  procesos
sociales  y  políticos  del  país, tal  como  lo
reconoce  la  Constitución  política  del
Estado .  Pero  su  representación  en  los
espacios  de  toma  de  decisiones  políticas
y  sociales  sigue  siendo  baja, según  datos
del  Instituto  Nacional  de  Estadística  de
Bolivia, en  2020 solo  el  10% de  los
diputados  y  senadores  eran  indígenas .  

Esta  falta  de  representación  y
participación  política  se  debe
en  parte  a  la  invisibilidad
política  de  los  pueblos
indígenas, hablamos  de
invisibilidad  política  a  lo  que  se
refiere  la  falta  de
reconocimiento, intereses  y
necesidades  de  los  pueblos
indígenas  en  la  sociedad  y  en
los  espacios  de  toma  de
decisiones  políticas



u n a  l u c h au n a  l u c h au n a  l u c h a
c o n s t a n t ec o n s t a n t ec o n s t a n t e

No  obstante, en  los  últimos  años, han
logrado  consolidar  importantes
espacios  de  participación  política
gracias  a  luchas  sociales, reformas
estructurales  y  el  reconocimiento  de
sus  derechos  en  el  marco  del  Estado
Plurinacional  de  Bolivia .  Un
acontecimiento  clave  fue  la
promulgación  de  la  Constitución  en
2009, que  fue  durante  el  gobierno  de
Evo  Morales, el  primer  presidente
INDÍGENA  del  país, se  reconocieron
los  derechos  colectivos, la  justicia
indígena, autonomía  territorial
indígena, entre  otros .



Desde  entonces, los  pueblos
indígenas  hoy  cuentan  con
múltiples  mecanismos  de
participación  política  como  son  la
Representación  en  la  Asamblea
Legislativa  Plurinacional, la  misma
Constitución  establece  curules
especialmente  para  los
representantes  indígenas  en  la
Cámara  de  Diputados, que  son
elegidos  con  base  a  sus  normas  y
procedimientos  y  con  esto, este
proceso  busca  otorgar  y  mantener
su  participación  en  la  toma  de
decisiones .

Uno  de  los  logros  más  importantes
tras  la  Constitución  de  2009 es  el
reconocimiento  de  las  AIOC
(Autonomías  Indígena  Originario
Campesinas) son  los  territorios
indígenas  originario  campesinos
(TIOC) y  los  municipios  y  regiones
que  adoptan  tal  cualidad  (Art .  291,
Constitución  Política  del  Estado).  

Este  modelo  hace  que  las  comunidades  indígenas  se  puedan  autogobernar  bajo
sus  propias  normas  sobre  su  territorio  y  gestión  pública .  La  constitución  de  una
AIOC  es  un  proceso  de  cuatro  etapas: Primero .  Acceso  a  la  AIOC  mediante
consulta, según  normas  y  procedimientos  propios; Segundo .  Conformación  del
Órgano  Deliberativo  o  su  equivalente  para  la  elaboración  y  aprobación  del
proyecto  de  Estatuto  Indígena  Originario  Campesino; Tercero .  Aprobación  del
Estatuto  mediante  normas  y  procedimientos  propios  y  referendo, y  cuarto .
Constitución  del  gobierno  de  la  AIOC, como  ejercicio  del  autogobierno  y  la  libre
determinación .



u n a  l u c h au n a  l u c h au n a  l u c h a
c o n s t a n t ec o n s t a n t ec o n s t a n t e

Hasta  el  2024, más  de  20 municipios  indígenas  han  iniciado  estos  procesos  de
conversación  a  AIOC, como  Charagua  Iyambae  (Santa  Cruz), el  primer
gobierno  indígena  autónomo, Raqaypampa  (Cochamba) y  Uru  Chipaya
(Oruro).  La  Democracia  Comunitaria  reconoce  los  sistemas  propios  de  toma
de  decisiones  de  las  comunidades  indígenas, las  instituciones  de  las  naciones
y  pueblos  indígenas  originario  campesinos  forman  parte  del  Estado
Plurinacional  de  Bolivia, es  por  eso  que  se  reconocen  sus  autoridades,
normas  y  procedimientos  mediante  los  que  ejercen  sus  derechos  políticos  en
el  marco  de  la  Democracia  Comunitaria, en  una  relación  de  complemento  con
otras  formas  de  democracia  y  sin  imposiciones  de  funcionarios  estatales,
organizaciones  políticas, asociaciones  de  cualquier  índole  o  de  otras
personas  y  organizaciones  ajenas .  (Art .  91, Ley  N .  026 del  Régimen  Electoral).  



La  evolución  de  la  participación
indígena  de  Bolivia, desde  su
exclusión  hasta  el  reconocimiento  en
el  Estado  Plurinacional, son  sucesos
históricos  que  representan  toda  la
lucha  y  el  esfuerzo  que  se  llevo  para
ser  al  fin  reconocidos, la  llegada  de
una  persona  indígena  a  la  presidencia,
la  Constitución  de  2009 y  la  creación  de
las  autonomías  indígenas  son  un
parteaguas  en  la  historia  de  este  país .  



Dolores,  M.  (Junio ,  2007) .  Caminos de luz y  sombra.  Histor ia indígena de Oaxaca 
en el  s ig lo XIX Let ic ia Reina Aoyama.  Scie lo .  
https://www.scie lo .org.mx/scie lo .php?scr ipt=sci_arttext&pid=S1870-
41152007000100300

Ramírez,  C.  (15 de sept iempre de 2016) .  Las revueltas de Oaxaca.  Letras l ibres.  
https:// letrasl ibres.com/pol i t ica/ las-revueltas-de-oaxaca/

Maldonado,  B.  (Dic iembre,  2019) .  Movimiento socia l  y  apropiación indígena del  
conocimiento antropológico.  La escuela Nacional  de Antropología e Histor ia 
en Oaxaca (1982-1993) .  Scie lo .  
https://www.scie lo .org.mx/scie lo .php?scr ipt=sci_arttext&pid=S1665-
899X2019000300345

MéxicoHistor ico.com.  (s . f ) .  E l  impacto de los movimientos socia les en Oaxaca.  
https://www.mexicohistor ico.com/paginas/El- impacto-de-los-movimientos-
sociales-en-Oaxaca.html

Somos la Cara de Oaxaca.  (s . f ) .  Act iv ismo Indígena.  
https://faceofoaxaca.uoregon.edu/ indigenous-act iv ism-in-mexico-and-
transnat ional ly/act iv ismo-indigena/

Part ido Unidad Popular .  (s . f ) .  Declaración de pr incip ios del  Part ido Unidad Popular
[Archivo PDF] .  
https://www. ieepco.org.mx/archivos/ images/bib l ioteca_dig ita l /PDFs/2016/PU
P_Declaraci%C3%B3n_estatutos_programa.pdf

 D e  l a  l u c h a  s o c i a l  a  
l a  r e p r e s e n t a c i ó n  p o l í t i c a  

https://www. ieepco.org.mx/s istemas-normativos/municip ios-sujetos-al-regimen-de -
s istemas-normativos- indigenas-2018 

https://www.redalyc.org/pdf/747/74703105.pdf https://www.scie lo .org.mx/scie lo .php?
pid=S0188-70172006000100049&scr ipt=sci  _arttext

https://www.scie lo .org.mx/scie lo .php?pid=S0188-70172006000100049&scr ipt=sci
_arttext

 E n t r e  l a  t r a d i c i ó n  y  l a  e x c l u s i ó n  e n  O a x a c a   

REFERENCIAS 



L a  i n c l u s i ó n  d e  l o s  p u e b l o s  i n d í g e n a s  e n  l a
d e m o c r a c i a  y  e l  d e b a t e  s o b r e  s u  a b o l i c i ó n

Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos. (2024). Artículo 2º. Recuperado de
https://www.diputados.gob.mx

Organización Internacional del Trabajo (OIT). (1989). Convenio 169 sobre pueblos indígenas y
tribales en países independientes. Recuperado de https://www.ilo.org
Bonfil Batalla, G. (1990). México profundo: una civilización negada. México: Grijalbo.

Díaz-Polanco, H. (2007). Autonomía regional: La autodeterminación de los pueblos indígenas.
México: Siglo XXI Editores.

Speed, S. (2008). Derecho indígena y derechos humanos en México: El caso de Oaxaca.
México: CIESAS.

López Bárcenas, F. (2010). El derecho de los pueblos indígenas en México. México: Editorial
Ítaca.

Villoro, L. (2007). El poder y el valor: Fundamentos de una ética política. México: FCE.
Warman, A. (2003). El buen gobierno: Entre la utopía y la realidad. México: Fondo de Cultura
Económica.

REFERENCIAS 



REFERENCIAS 

Presencia sin poder, la simulación de la
inclusión indígena a México 

Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos. (1917). Artículo
2º. Diario Oficial de la Federación. Recuperado de
https://www.diputados.gob.mx/LeyesBiblio/pdf/1_310123.pdf 

Organización Internacional del Trabajo. (1989). Convenio sobre pueblos
indígenas y tribales en países independientes, 1989 (núm. 169).
Recuperado de https://www.ilo.org/dyn/normlex/es/f?
p=NORMLEXPUB:12100:0::NO::P12100_ILO_CODE :C169 

Asamblea General de las Naciones Unidas. (2007). Declaración de las
Naciones Unidas sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas.
Recuperado de
https://www.un.org/esa/socdev/unpfii/documents/DRIPS_es.pdf 

Congreso de la Unión. (2003). Ley General de Derechos Lingüísticos
de los Pueblos Indígenas. Diario Oficial de la Federación. Recuperado
de https://www.diputados.gob.mx/LeyesBiblio/pdf/257_300621.pdf 

Pluriculturalidad oaxaqueña, ¿democracia
ineficiente?

Fundación Konrad Adenauer. (2019). Participación y representación política
indígena. Universidad Nacional Autónoma de México [UNAM].
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv   

Ramírez, S. (2003). Inclusión/exclusión política de los pueblos indígenas de
Oaxaca. Nueva 
antropología, 19(63), 91-113. http://www.scielo.org.mx/scielo.php?
script=sci_arttext&pid=S0185-06362003000200005&lng=es&tlng=es. 

Singer Socket, M. (2013). Justicia electoral. México, participación y
representación 
indígena. Tribunal Electoral del Poder Judicial de la Federación.
https://www.te.gob.mx/sites/default/files/38_justicia.pdf   

https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-06362003000200005&lng=es&tlng=es
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-06362003000200005&lng=es&tlng=es
https://www.te.gob.mx/sites/default/files/38_justicia.pdf


L o s  P u e b l o s  I n d í g e n a s  d e  O a x a c a  c o m o  M o d e l o

d e  A u t o s o s t e n i b i l i d a d  y  G o b e r n a n z a

h t t p s : / / w w w . i e e p c o . o r g . m x / a r c h i v o s / i m a g e s / b i b l i o t e c a _ d i g i t a l / P D F s / 2 0 1 6 / P U

P _ D e c l a r a c i % C 3 % B 3 n _ e s t a t u t o s _ p r o g r a m a . p d f

D o l o r e s ,  M .  ( J u n i o ,  2 0 0 7 ) .  C a m i n o s  d e  l u z  y  s o m b r a .  H i s t o r i a  i n d í g e n a  d e  O a x a c a  

e n  e l  s i g l o  X I X  L e t i c i a  R e i n a  A o y a m a .  S c i e l o .  

h t t p s : / / w w w . s c i e l o . o r g . m x / s c i e l o . p h p ? s c r i p t = s c i _ a r t t e x t & p i d = S 1 8 7 0 -

4 1 1 5 2 0 0 7 0 0 0 1 0 0 3 0 0

R a m í r e z ,  C .  ( 1 5  d e  s e p t i e m p r e  d e  2 0 1 6 ) .  L a s  r e v u e l t a s  d e  O a x a c a .  L e t r a s  l i b r e s .  

h t t p s : / / l e t r a s l i b r e s . c o m / p o l i t i c a / l a s - r e v u e l t a s - d e - o a x a c a /

M a l d o n a d o ,  B .  ( D i c i e m b r e ,  2 0 1 9 ) .  M o v i m i e n t o  s o c i a l  y  a p r o p i a c i ó n  i n d í g e n a  d e l  

c o n o c i m i e n t o  a n t r o p o l ó g i c o .  L a  e s c u e l a  N a c i o n a l  d e  A n t r o p o l o g í a  e  H i s t o r i a  

e n  O a x a c a  ( 1 9 8 2 - 1 9 9 3 ) .  S c i e l o .  

h t t p s : / / w w w . s c i e l o . o r g . m x / s c i e l o . p h p ? s c r i p t = s c i _ a r t t e x t & p i d = S 1 6 6 5 -

8 9 9 X 2 0 1 9 0 0 0 3 0 0 3 4 5

M é x i c o H i s t o r i c o . c o m .  ( s . f ) .  E l  i m p a c t o  d e  l o s  m o v i m i e n t o s  s o c i a l e s  e n  O a x a c a .  

h t t p s : / / w w w . m e x i c o h i s t o r i c o . c o m / p a g i n a s / E l - i m p a c t o - d e - l o s - m o v i m i e n t o s -

s o c i a l e s - e n - O a x a c a . h t m l

S o m o s  l a  C a r a  d e  O a x a c a .  ( s . f ) .  A c t i v i s m o  I n d í g e n a .  

h t t p s : / / f a c e o f o a x a c a . u o r e g o n . e d u / i n d i g e n o u s - a c t i v i s m - i n - m e x i c o - a n d -

t r a n s n a t i o n a l l y / a c t i v i s m o - i n d i g e n a /

P a r t i d o  U n i d a d  P o p u l a r .  ( s . f ) .  D e c l a r a c i ó n  d e  p r i n c i p i o s  d e l  P a r t i d o  U n i d a d  P o p u l a r

[ A r c h i v o  P D F ] .  

h t t p s : / / w w w . i e e p c o . o r g . m x / a r c h i v o s / i m a g e s / b i b l i o t e c a _ d i g i t a l / P D F s / 2 0 1 6 / P U

P _ D e c l a r a c i % C 3 % B 3 n _ e s t a t u t o s _ p r o g r a m a . p d f

D o l o r e s ,  M .  ( J u n i o ,  2 0 0 7 ) .  C a m i n o s  d e  l u z  y  s o m b r a .  H i s t o r i a  i n d í g e n a  d e  O a x a c a  

e n  e l  s i g l o  X I X  L e t i c i a  R e i n a  A o y a m a .  S c i e l o .  

h t t p s : / / w w w . s c i e l o . o r g . m x / s c i e l o . p h p ? s c r i p t = s c i _ a r t t e x t & p i d = S 1 8 7 0 -

4 1 1 5 2 0 0 7 0 0 0 1 0 0 3 0 0

R a m í r e z ,  C .  ( 1 5  d e  s e p t i e m p r e  d e  2 0 1 6 ) .  L a s  r e v u e l t a s  d e  O a x a c a .  L e t r a s  l i b r e s .  

h t t p s : / / l e t r a s l i b r e s . c o m / p o l i t i c a / l a s - r e v u e l t a s - d e - o a x a c a /

M a l d o n a d o ,  B .  ( D i c i e m b r e ,  2 0 1 9 ) .  M o v i m i e n t o  s o c i a l  y  a p r o p i a c i ó n  i n d í g e n a  d e l  

c o n o c i m i e n t o  a n t r o p o l ó g i c o .  L a  e s c u e l a  N a c i o n a l  d e  A n t r o p o l o g í a  e  H i s t o r i a  

e n  O a x a c a  ( 1 9 8 2 - 1 9 9 3 ) .  S c i e l o .  

h t t p s : / / w w w . s c i e l o . o r g . m x / s c i e l o . p h p ? s c r i p t = s c i _ a r t t e x t & p i d = S 1 6 6 5 -

8 9 9 X 2 0 1 9 0 0 0 3 0 0 3 4 5

M é x i c o H i s t o r i c o . c o m .  ( s . f ) .  E l  i m p a c t o  d e  l o s  m o v i m i e n t o s  s o c i a l e s  e n  O a x a c a .  

h t t p s : / / w w w . m e x i c o h i s t o r i c o . c o m / p a g i n a s / E l - i m p a c t o - d e - l o s - m o v i m i e n t o s -

s o c i a l e s - e n - O a x a c a . h t m l

S o m o s  l a  C a r a  d e  O a x a c a .  ( s . f ) .  A c t i v i s m o  I n d í g e n a .  

h t t p s : / / f a c e o f o a x a c a . u o r e g o n . e d u / i n d i g e n o u s - a c t i v i s m - i n - m e x i c o - a n d -

t r a n s n a t i o n a l l y / a c t i v i s m o - i n d i g e n a /

P a r t i d o  U n i d a d  P o p u l a r .  ( s . f ) .  D e c l a r a c i ó n  d e  p r i n c i p i o s  d e l  P a r t i d o  U n i d a d  P o p u l a r

[ A r c h i v o  P D F ] .  

h t t p s : / / w w w . i e e p c o . o r g . m x / a r c h i v o s / i m a g e s / b i b l i o t e c a _ d i g i t a l / P D F s / 2 0 1 6 / P U

P _ D e c l a r a c i % C 3 % B 3 n _ e s t a t u t o s _ p r o g r a m a . p d f

REFERENCIAS 



La lucha histórica de los pueblos indígenas de Bolivia por su
participación política
 
 Del Águila, A. (2014). Constituciones, ciudadanía y población indígena en los Andes, s. XIX: los casos de
Bolivia, Ecuador y Perú. Politai: Revista de Ciencia Política, recuperado de:
https://revistas.pucp.edu.pe/index.php/politai/article/view/13879
 
 Ranincheski, S. M., & da Silva, G. J. (2012). Bolivia, siglos XX y XXI: Pluriculturalismo, indigenismo y
política. Relaciones Internacionales, recupero de: https://revistas.unlp.edu.ar/RRII-IRI/article/view/621

 Oficina de Información Diplomática del Ministerio de Asuntos Exteriores, Unión Europea y
Cooperación. ​ (Julio 2024). ​ Ficha País Bolivia. ​ Estado Plurinacional de Bolivia. ​
https://www.exteriores.gob.es/documents/fichaspais/bolivia_ficha%20pais.pdf 

 Kruegerchris. (2023, 28 marzo). Conociendo Bolivia. Red Bolivia Mundo.
https://boliviamundo.org/conociendo-bolivia/ }

CEPAL (2020). Los pueblos indígenas en América Latina: Avances en el reconocimiento de derechos
y retos pendientes. https://www.cepal.org/es/publicaciones/45605

Fundación Tierra (2019). Autonomías Indígenas en Bolivia: Avances y desafíos del proceso.
https://fundaciontierra.org.bo

BBC Mundo (2019). ¿Qué pasó con el proyecto de Estado Plurinacional en Bolivia?
https://www.bbc.com/mundo/noticias-america-latina-50166369

"Bol iv ia :  Reconocimiento Indígena y Tensión
Estatal"

REFERENCIAS 

https://revistas.pucp.edu.pe/index.php/politai/article/view/13879
https://www.exteriores.gob.es/documents/fichaspais/bolivia_ficha%20pais.pdf
https://boliviamundo.org/conociendo-bolivia/
https://fundaciontierra.org.bo/
https://www.bbc.com/mundo/noticias-america-latina-50166369


REFERENCIAS 

Cárdenas, V. H. (2006). Participación política indígena y políticas públicas en América
Latina. Editorial XYZ.
Del Arenal, C. (2002). El reconocimiento internacional de los pueblos indígenas y su
impacto en la política global. Editorial DEF.
Tomaselli, A. (2015). Autogobierno Indígena: El caso de la Autonomía Indígena Originaria
Campesina en Bolivia. Editorial PQR
Albó, X. (2007). Ciudadanía y pueblos indígenas en Bolivia: El largo camino hacia el
Estado
plurinacional. La Paz: Centro de Investigación y Promoción del Campesinado (CIPCA).
Organización Internacional del Trabajo (OIT). (1989). Convenio 169 sobre pueblos
indígenas y tribales en países independientes.

El despertar        de la 
participación indígena  en bolivia 

Lamentos Bolivianos 

Mayorga, F. (2011). Movimientos sociales y participación política en Bolivia. Ciudadanía y
Legitimidad Democrática en América Latina. Buenos Aires: CLACSO and Promoteo, 19-
43.
Legislativo, P. (2010). Ley N 070. Ley de la Educación “Avelino Siñani-Elizardo Pérez”
. AL
Bolivia

Embajada de Bolivia©2012. (s. f.).
https://web.archive.org/web/20191002174718/http://embajadadebolivia.com.ar/m_history
/h_pre_occidente.html 

https://web.archive.org/web/20191002174718/http:/embajadadebolivia.com.ar/m_history/h_pre_occidente.html
https://web.archive.org/web/20191002174718/http:/embajadadebolivia.com.ar/m_history/h_pre_occidente.html


BOLIVIA: EL PAÍS INDÍGENA 

Pueblos indígenas en Bolivia. (2003). IWGIA. https://iwgia.org/es/bolivia.html Gomez, P.
(2003). Pueblos indígenas y Estado boliviano.

 La larga historia de conflictos. (2022, 10 febrero).
https://www.ugr.es/~pwlac/G19_10Esteban_Ticona_Alejo.html Atrakouti, A. 

BOLIVIA: “Para ejercer nuestros derechos, los pueblos indígenas no necesitamos el permiso
de nadie”. (s.f.). https://www.civicus.org/index.php/es/medios-y-
recursos/noticias/entrevistas/5591- bolivia-para-ejercer-nuestros-derechos-los-pueblos-
indigenas-no-necesitamos-elpermiso-de-nadie

 El rol de los pueblos indígenas en la construcción de la democracia. (2020, 9 agosto).
UNDP. https://www.undp.org/es/bolivia/blog/el-rol-de-los-pueblos-indigenas-en-
laconstruccion-de-la-democracia

 Paradojas de la representación política en Bolivia. Komadina, J. (2016). L’Âge D’or, 9.
https://doi.org/10.4000/agedor.1156 

Autonomía indígena originaria campesina. (2021, 25 agosto). Órgano Electoral Plurinacional.
https://www.oep.org.bo/aioc/ Evo morales ayma. (s. f.). CIDOB,. https://www.cidob.org/lider-
politico/evo-morales-ayma

REFERENCIAS 

https://iwgia.org/es/bolivia.html%20Gomez,%20P.%20(2003).%20Pueblos%20ind%C3%ADgenas%20y%20Estado%20boliviano.
https://iwgia.org/es/bolivia.html%20Gomez,%20P.%20(2003).%20Pueblos%20ind%C3%ADgenas%20y%20Estado%20boliviano.
https://www.ugr.es/~pwlac/G19_10Esteban_Ticona_Alejo.html%20Atrakouti,%20A.
https://www.civicus.org/index.php/es/medios-y-recursos/noticias/entrevistas/5591-%20bolivia-para-ejercer-nuestros-derechos-los-pueblos-indigenas-no-necesitamos-elpermiso-de-nadie
https://www.civicus.org/index.php/es/medios-y-recursos/noticias/entrevistas/5591-%20bolivia-para-ejercer-nuestros-derechos-los-pueblos-indigenas-no-necesitamos-elpermiso-de-nadie
https://www.civicus.org/index.php/es/medios-y-recursos/noticias/entrevistas/5591-%20bolivia-para-ejercer-nuestros-derechos-los-pueblos-indigenas-no-necesitamos-elpermiso-de-nadie
https://www.undp.org/es/bolivia/blog/el-rol-de-los-pueblos-indigenas-en-laconstruccion-de-la-democracia
https://www.undp.org/es/bolivia/blog/el-rol-de-los-pueblos-indigenas-en-laconstruccion-de-la-democracia
https://doi.org/10.4000/agedor.1156
https://doi.org/10.4000/agedor.1156
https://www.cidob.org/lider-politico/evo-morales-ayma
https://www.cidob.org/lider-politico/evo-morales-ayma



